
 
 

 
 
 

info@projekt-rira.de 
www.projekt-rira.de 

 
 
 

  
 
 
 
 
 
 

Radikaler Islam vs. radikaler Anti-Islam 

Gesellschaftliche Polarisierung und wahrgenommene Be-
drohung als Triebfaktoren von Radikalisierungs- und Co-
Radikalisierungsprozessen bei Jugendlichen und Post-
Adoleszenten – ein Literaturbericht. 

 
 

2021 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

Susanne Pickel, Rauf Ceylan, Oliver Decker, Immo Fritsche, Frank Lütze, 
Gert Pickel, Riem Speilhaus und Hacı-Halil  Uslucan  

Cemal Öztürk, Kazim Celik, Fabian Hess, Fatih Kaya, Peter Krumpholz, 
Marvin Mücke, Verena Schneider, Elke Seiler, Radwa Shalaby 

gefördert von 

Kontakt: 

 susanne.pickel@uni-due.de 

mailto:info@projekt-rira.de
http://www.projekt-rira.de/


2 
 
 

Inhalt 
 

1 Einleitung ............................................................................................................................................ 3 

2 Bedingungen der Radikalisierung ................................................................................................... 5 

2.1 Kenntnisse, Vorstellungen und Einstellungen zum Islam bei Schüler:innen (und jungen 
Erwachsenen) (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby) ........................................................ 5 

2.2 Beziehungen zwischen Diskriminierungserfahrung und (Co-)Radikalisierung unter 
muslimischen Jugendlichen und jungen Erwachsenen (wie auch der islamischen 
Radikalisierung) (Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan & Fatih Kaya) ....................................................... 8 

2.3 Übergänge und Wirkungsmechanismen zwischen kollektiven 
Bedrohungswahrnehmungen und individuellen Handlungen, bzw. 
Radikalisierungsprozessen (Prof. Dr. Immo Fritsche & Fabian Hess) ....................................... 12 

2.4 Dynamiken von Bedingungen und Bedeutung von Radikalisierung (unter Einschluss der 
individuellen Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen) (Prof. Dr. Oliver Decker & Kazim Celik) .... 18 

2.5 Die Relevanz der Religion für (Co-)Radikalisierung insbesondere in der Postadoleszenz? 
(Prof. Dr. Gert Pickel & Verena Schneider) .................................................................................. 24 

2.6 Die Rolle von sozialen, religiösen und theologischen Umfeldfaktoren bei der 
Radikalisierung junger Muslim:innen (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin  Mücke) .............. 31 

3 Effekte der Radikalisierung auf die Demokratie (Prof. Dr. Susanne Pickel & Cemal Öztürk) 37 

4 Ansätze der Prävention ................................................................................................................... 45 

4.1 Mapex – eine Kartographie der Radikalisierungsprävention (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & 
Marvin Mücke) ................................................................................................................................. 45 

4.2 Erfahrungen und Kenntnisstand der Präventionspraxis und Demokratieförderung zu 
gesellschaftlichen Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Polarisierungs-, Spaltungs- 
und Co-Radikalisierungsprozesse (Peter Krumpholz) ................................................................ 50 

4.3 Radikalisierungsprävention in Ostdeutschland als einem durch geringe Kontakte mit 
Muslim:innen geprägtem Gebiet (Prof. Dr. Frank Lütze & Elke Seiler) .................................... 57 

4.4 Welche (Unterrichts-)Materialien sind geeignet, um einer Radikalisierung und (Co-) 
Radikalisierung von jungen Erwachsenen entgegenzuwirken?  (Prof. Dr. Riem Spielhaus & 
Radwa Shalaby) ............................................................................................................................... 65 

5 Fazit: State of the Art und Forschungslücken .............................................................................. 68 

Literaturverzeichnis ............................................................................................................................. 77 

 

  

  



3 
 
 

1 Einleitung 
 

Ausgangspunkt des BMBF-geförderten Projektes „Radikaler Islam vs. Radikaler Anti-Is-
lam“ ist die Beobachtung eines gesellschaftlichen und politischen Bedeutungsgewinns 
von kulturell geprägten Konflikten und Polarisierungsprozessen. Letztere gehen mit 
wechselseitigen Abstoßungsprozessen verschiedener sozialer Gruppen einher und ent-
zünden sich nicht selten an Fragen, die sich um den Islam, islamistischer Radikalisierung 
oder um die Bereitschaft zur Aufnahme von Migrant:innen aus mehrheitlich islamischen 
Gesellschaften drehen. Die Diskurse rund um diese Streitthemen entfalten in Deutschland 
und anderen europäischen Gesellschaften zunehmend ein Spaltungs- und demokratie-
gefährdendes Potenzial. Befürworter:innen einer offenen Gesellschaft und Befürwor-
ter*innen einer nationalen Abschottung stehen sich zunehmend unversöhnlich gegen-
über.  

Der Faktor der „Religion und religiöse Zugehörigkeiten“ nimmt in dieser Gemengelage 
eine (doppelte) Schlüsselrolle ein. Erstens fungiert die (Fremd-)Identifikation als Muslim:in 
in Teilen der Dominanzgesellschaft als Referenzfaktor für die Konstruktion von Fremd- 
und Eigengruppe. Dieser auf Ausgrenzung zielende Kategorisierungsprozess kann an 
eine gewisse historische Tradierung anknüpfen und speist sich aus einer negativen Be-
richterstattung über „den Islam“ und nicht zuletzt aus der realen Gefahr des islamistischen 
Terrorismus. Wenig umstritten ist, dass beträchtliche Teile der nicht-muslimischen Bevöl-
kerung den Islam mit seinen radikalisierten Erscheinungsformen gleichsetzt und dass da-
mit verbundene Bedrohungsperzeptionen der Formation gruppenbezogener Vorurteile 
und Ressentiments gegen Muslim:innen den Weg ebnen. Rechtsradikale und rechtsext-
reme Gruppen haben die Zugkraft dieser Ablehnungshaltungen erkannt und richten ihre 
minoritätsfeindliche Rhetorik immer häufiger auf die Gruppe der Muslim:innen. Hierbei 
schrecken sie auch vor der Verbreitung von Verschwörungstheorien, wie der Wahnvor-
stellung einer von Eliten gesteuerten „Umvolkung“, nicht zurück. Dieses antimuslimische 
Gesellschaftsklima geht für Muslim:innen mit Diskriminierungserfahrungen einher. Da 
hierbei die Abwertungen über ihre (vermeintliche) Religionszugehörigkeit kommuniziert 
werden, wird der Faktor der Religion, zweitens, zu einem Bezugspunkt für die eigene 
Identitätsbildung. So begünstigt die Diskriminierungserfahrung häufig erst die persönli-
che Identifikation mit der abgewerteten Gruppe und ihren Normen und Werten. Ein Teil 
junger Muslim:innen zieht sich in Sicherheit verheißende Kollektive zurück, die – unter 
bestimmten begünstigenden Rahmenbedingung – durch Separierung und Rückzug aus 
der Gesellschaft ein Einfallstor für Radikalisierung bilden können. Entsprechend finden 
auch antidemokratische Werte und Einstellungen in einem Submilieu junger Muslim:in-
nen eine stärkere Verbreitung und Akzeptanz, besonders, wenn autoritäre Deutungsan-
gebote vorliegen, wie sie z. B. seitens dogmatischer bis fundamentalistischer Gruppen 



4 
 
 

propagiert werden. Im ungünstigsten Fall bildet sich – und dies ist sowohl in rechtsextre-
mistischen als auch in islamistischen Gruppierungen der Fall - eine von der demokrati-
schen politischen Kultur abgekoppelte nicht-demokratische Subkultur aus, die aktiv um 
Jugendliche und junge Erwachsene wirbt und zu einer antidemokratischen Radikalisie-
rung beiträgt.  

Das medial gestützte Wissen über solche Radikalisierungsprozesse erzeugt immer wieder 
aufs Neue eine angstinduzierende Wirkung in Teilen der Bevölkerung. Diese Ängste be-
fördern wiederum eine Radikalisierungsspirale, die der Ausbreitung islam- und muslim:in-
nenfeindlicher Einstellungen auf Seiten der nichtmuslimischen Bevölkerung dienlich ist 
und zu einer Empfänglichkeit für den radikalen Islam in Teilen der muslimischen Bevölke-
rung führt. Dies trifft in besonderem Maß auf Jugendliche und junge Erwachsene zut.  

Die Analyse dieser Radikalisierungsspirale mit ihren Co-Radikalisierungsprozessen erfolgt 
auf Grundlage einer (a) Rekonstruktion der gesellschaftlichen Einstellungen gegenüber 
dem Islam und ihrer Beziehungen zu Vorurteilen, Polarisierung, Bedrohungswahrneh-
mungen sowie Demokratievorstellungen und Religiosität; (b) durch eine Untersuchung 
der unter diesen Bedingungen stattfindenden Radikalisierung von Jugendlichen und jun-
gen Erwachsenen muslimischer und nicht-muslimischer bzw. keiner Religionsangehörig-
keit, inklusive (c) der multimethodischen empirischen Untersuchung von Radikalisierungs-
gründen und -verläufen. Mithilfe einer Kombination aus Selbst- und Fremddeutungen, 
kollektiven Wahrnehmungsmustern sowie sozialen Dispositiven während der (Post-)Ado-
leszenz (eine Lebensphase der emotionalen Verunsicherung) werden (d) in kognitiver und 
motivationaler Hinsicht ziel- wie ursachenadäquate Maßnahmen zur Radikalisierungsprä-
vention entwickelt.  

Somit ist dann auch die zentrale Forschungsfrage des RIRA-Projektes umrissen. Sie lautet: 
Welche kollektiven Interventionsansätze können bei der Radikalisierung und Co-Radikali-
sierung Jugendlicher und post-adoleszenter Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen identi-
fiziert werden? 

Dem Projektverbund gehören Prof. Dr. Susanne Pickel (Konsortialleiterin) und Prof. Dr. 
Hacı-Halil  Uslucan (Universität Duisburg-Essen); Prof. Dr. Gert Pickel, Prof. Dr. Oliver De-
cker, Prof. Dr. Immo Fritsche und Prof. Dr. Frank Lütze (Universität Leipzig); Prof. Dr. Dr. 
Rauf Ceylan (Universität Osnabrück) sowie Prof. Dr. Riem Spielhaus (Georg-Eckert-Institut, 
Leibniz-Institut für internationale Schulbuchforschung Braunschweig) mit jeweils eigenen 
Teilprojekten an. Das Projekt folgt einem Mixed-Methods-Design und untersucht auf in-
ter- und transdisziplinäre, interreligiöse sowie multimethodische Weise bislang nicht im 
Zusammenhang betrachtete gesellschaftliche Aspekte der zuvor skizzierten Radikalisie-
rungsspirale. 



5 
 
 

Die Befunde werden über eine systematische Ergebnistriangulation miteinander verbun-
den und eröffnen auf diese Weise die Möglichkeit, differenzierte Aussagen über Radika-
lisierungsprozesse und Interventionsmöglichkeiten zu treffen. Das Projekt verspricht so-
mit eine koordinierte Tiefenanalyse und eine verallgemeinerbare Untersuchung über die 
kritischen Übergänge zu einer (Co-)Radikalisierung. Auf Basis der empirischen Erkennt-
nisse werden Präventionsmaßnahmen für den Bildungsbereich formuliert. 

Der vorliegende Literaturbericht gibt einen Einblick in die Inhalte, Forschungsfragen und 
Hypothesen der verschiedenen Teilprojekte und zielt auf eine komprimierte Darstellung 
des dazu gehörigen Forschungsstandes. Der Literaturbericht gliedert sich dabei wie folgt: 
Das zweite Kapitel richtet das Augenmerk auf die Bedingungen der Radikalisierung. Aus-
gehend von diesen Überlegungen widmet sich das dritte Kapitel den möglichen Effekten 
dieser Radikalisierungsprozess auf die Demokratie bzw. die demokratische politische Kul-
tur in Deutschland. Im vierten Kapitel rückt die Präventionspraxis sowie erste Erkenntnisse 
über geeignete Schulmaterialien in den Fokus. Ausgehend von diesen Ausführungen wer-
den im fünften und letzten Kapitel einige zentrale Erkenntnisse und verbleibende For-
schungslücken skizziert. 

 

2 Bedingungen der Radikalisierung 

2.1 Kenntnisse, Vorstellungen und Einstellungen zum Islam bei Schüler:innen 
(und jungen Erwachsenen) (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby) 

Die Islamdebatte in Deutschland wurde seit der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts als 
äußerst produktiv in Bezug auf die Schaffung religiöser Zuschreibungen und Identifikati-
onen beschrieben. Insbesondere die Deutsche Islam Konferenz (DIK) ist dabei von einem 
Sicherheitsdispositiv geprägt und zielt auf die „Konstruktion eines gesellschaftsfähigen, 
berechenbaren muslimischen Subjekts“ (Tezcan 2012). Nina Clara Tiesler (2006, 2007) 
spricht in diesem Zusammenhang von einer Islamisierung von Debatten und Personen. 
Die gesellschaftlichen Zuschreibungen bleiben nicht ohne Folge und führen zu wirkmäch-
tigen Prozessen sowie einer dauerhaften Befassung mit islambezogenen Themen vor al-
lem unter Menschen, die als Muslim:innen angerufen/adressiert werden – so rekonstruiert 
Riem Spielhaus die Wirkmacht der Anrufungen von muslimischen Subjektpositionen auf 
Grundlage von qualitativen Interviews mit prominenten Erwachsenen (Spielhaus 2011) so-
wie auf einer Sekundäranalyse von Interviews, die mit Jugendlichen geführt wurden 
(Spielhaus 2014).  

Der Wirkmacht dieses Islamdiskurses entgegen zu wirken, ist alles andere als einfach, weil 
ihnen ein starkes Beharrungsvermögen innewohnt – so stellt Iman Attia (2009, S. 147) 



6 
 
 

heraus, dass das ,Feindbild Islam‘ in Deutschland und Europa auf eine lange Tradition 
zurückgreifen kann. Die Hartnäckigkeit antiislamischer und antimuslimischer Narrative 
zeichnet Iman Attia (2009) anhand von qualitativen Interviews nach, in denen sie nicht-
muslimische Erwachsene über ihre Kontakte mit Muslim:innen sowie über ihre Perzeptio-
nen des Islams befragte. Hierbei identifiziert Iman Attia (2009, S. 148) eine klaffende Lücke 
zwischen den gängigen Stereotypen über den Islam und konkreten Erfahrungen mit Mus-
lim:innen, über die die Interviewten berichteten. Diese kognitiven Dissonanzen werden 
von den meisten Befragten jedoch nicht durch eine Infragestellung ihrer Stereotype auf-
gelöst. Negative persönliche Erfahrungen mit Muslim:innen werten sie als Bestätigung 
der eigenen Vorannahmen, während positive Erfahrungen nach dem Motto ,Ausnahmen 
bestätigen die Regel‘ verbucht werden. Hinzukommt, dass positive Bilder ‚dem Orient‘ 
und negative Bilder ‚dem Islam‘ zugeordnet werden. Nicht allein durch ihre Intensität, 
sondern insbesondere durch ihre Präsentation als typisch, überwiegen die negativen As-
soziationen (Attia 2009, S. 147). Ob – wie bei zwei der Befragten der Fall – das Islambild 
infrage gestellt wird, ist  von der Bereitschaft abhängig, die Sicht der Dinge grundlegend 
in Frage zu stellen (Attia 2009). 

In einer solchen Bereitschaft und nicht in der Vermittlung von Faktenwissen liegt mög-
licherweise eine Interventionsmöglichkeit gegen stereotype Wahrnehmungen des Islams, 
die kulturell tradiert sind. Zumindest deutet die Forschung zu Islamfeindlichkeit und an-
timuslimischem Rassismus (Attia 2009; Eickhof 2010; Shooman 2014) darauf hin, dass eine 
Veränderung der Diskussionskultur zu kurz greifen könnte.  

Wie steht es nun aber um die Einstellungen gegenüber Muslim:innen und ihrer Religion 
unter Schüler:innen? Und welche Rolle kommt dabei dem schulischen Kontext zu? Auf-
schlussreich ist in diesem Kontext die Studie Deutschland postmigrantisch II (Foroutan 
2014), in deren Rahmen ca. 1100 Jugendlich und junge Erwachsene über ihre Einstellungen 
zu Gesellschaft, Religion und Identität befragt wurden – schließlich finden sich in diesem 
Sample Schüler:innen und Jugendliche, deren Schulzeit nicht lange zurück liegt (Foroutan 
et al. 2015, S. 63). Die Studie zeigt, dass Jugendliche und junge Erwachsene im Vergleich 
zu Erwachsenen häufiger über Kontakte mit Muslim:innen berichten. Ort des Begegnens 
sind dabei vor allem der Freundes- und Bekanntenkreis, die Arbeit bzw. der Ausbildungs-
platz sowie die eigene Nachbarschaft (Foroutan et al. 2015, S. 6). Ferner zeigen Foroutan 
et al. (2014), dass die kontrastierten Altersgruppen auf unterschiedliche Wissensquellen 
zurückgreifen. Jugendliche und junge Erwachsene beziehen laut ihren Antworten ihre In-
formationen über Muslim:innen häufiger aus nichtmedialen Wissensquellen. So werden 
Gespräche mit Muslim:innen (ca. 48 %) und die Schule bzw. Universität (ca. 41 %) in der 
Gruppe der unter 25-jährigen Befragten als häufigste Informationsquellen genannt – 



7 
 
 

während die älteren Befragten (25 Jahre und älter) ihr Wissen am häufigsten aus dem 
Fernsehen (ca. 46 %) sowie Zeitungen und Zeitschriften (ca. 42 %) beziehen (Foroutan et 
al. 2015, S. 33). Erwähnenswert: Obwohl Jugendliche und junge Erwachsen vergleichs-
weise häufiger ihr Wissen über den Islam zu persönlichen Kontakten und/oder nichtme-
dialen Wissensquellen zurückführen, schätzen ca. 61 % der 16-25-Jährigen ihr Wissen über 
Muslim:innen als gering ein. Nichtdestotrotz haben Jugendliche und junge Erwachsene 
ein offeneres Verständnis von Deutschsein als Erwachsene, wobei das Grenzziehungen 
gegenüber Muslim:innen keineswegs ausschließt: Ein Viertel der Befragten ist beispiels-
weise der Auffassung, dass eine kopftuchtragende Person nicht deutsch sein kann (Forou-
tan et al. 2015, S. 7).   Abwertende Haltungen gegenüber Muslim:innen sind unter Ju-
gendlichen und jungen Erwachsenen also durchaus existent. Allerdings werden stereo-
type Aussagen wie ‚Muslim:innen seien aggressiver‘ (76 %) oder ‚Muslim:innen seien we-
niger bildungsorientiert‘ (62 %) mehrheitlich abgelehnt. In aller Regel fallen die Einstel-
lungen der 16 bis 25-Jähigen im Vergleich zu Erwachsenen toleranter aus (Foroutan et al. 
2015, S. 8).  

Auch wenn außerschulische Kontakte eine wichtige und vielleicht sogar zunehmend be-
deutende Quelle für die Kenntnis über Muslim:innen sind, und keine Erhebungen zur 
Wissensvermittlung über Islam und Muslim:innen durch Medien vorliegen, bleibt anzu-
nehmen, dass die Schule sowohl als Begegnungsort mit Muslim*innen als auch als Ort 
der Wissensvermittlung eine signifikante Rolle spielt. Dies gilt auch für muslimische Schü-
ler:innen, für die allerdings eine Reihe weiterer außerschulischer Impulse für den Wissens-
erwerb anzunehmen sind, wie der familiäre Kontext, in vielen Fällen auch die Erfahrung 
des Moscheebesuchs oder des religiösen Unterrichts dort sowie Medien von Büchern bis 
zu sozialen Medien (Ceylan 2014).  

Die Ergebnisse der Studie „Deutschland postmigrantisch II“ legen nahe, dass Jugendliche 
zudem eine offenere Haltung aufweisen, die mit geeigneten didaktischen Konzepten aus-
gebaut werden könnte. 

Die Erhebung zu Einstellungen unter Jugendlichen in „Deutschland postmigrantisch II“ ist 
die erste dieser Art, vor der keine quantitative Einstellungserhebungen in dieser Bevölke-
rungsgruppe und diesem Thema vorlagen. Vorherige Studien setzten entweder andere 
Themenschwerpunkte oder befragten andere Zielpopulationen (Foroutan et al. 2015, S. 
20f). Ein Forschungsdesiderat bleib, aus welchen (ggf. unterschiedlichen) Quellen Jugend-
liche und Erwachsene ihr Wissen über Islam und Muslim:innen beziehen und welche Rolle 
bzw. Einflussmöglichkeiten der schulischen Bildung dabei beizumessen ist. Eine Befra-
gung von 500 Jugendlichen in Nordrhein-Westfalen kommt zu dem Schluss, Jugendliche 
wissen zwar einiges über den Islam, verfügen dabei jedoch eher über Allgemeinwissen 



8 
 
 

zur islamischen Glaubenslehre als über die Lebensrealität von Muslim*innen. Sie erhalten 
„ihr Wissen über den Islam wenig über den Lernort Schule“ (Janzen et al. 2019, S.42) und 
kommen eher über Massenmedien, soziale Netzwerke und das Internet in Kontakt mit 
dem Islam (Janzen et al. 2019, S.40). Die quantitative Untersuchung präsentiert eine ne-
gative Korrelation zwischen Kenntnissen über den Islam und dessen Ablehnung. Je mehr 
richtige Antworten die Befragten zur Lebensrealität von Muslim*innen geben, „desto ge-
ringer fällt die Ablehnung von Muslim*innen und dem Islam aus (r=-,27 bis -,36/N=467–
475)“. Wissen um den Islam als Religion schützt allerdings nicht vor der Sorge um einen 
Verlust der Identität, solches Wissen scheint diese Sorgen im Gegenteil sogar zu verstär-
ken. (Janzen et al. 2019, S. 30). 

 

2.2 Beziehungen zwischen Diskriminierungserfahrung und (Co-)Radikalisierung 
unter muslimischen Jugendlichen und jungen Erwachsenen (wie auch der islami-
schen Radikalisierung) (Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan & Fatih Kaya) 

Hieran anschließend stellt sich die Frage, welche Beziehungen zwischen Diskriminierungs-
erfahrung und (Co-)Radikalisierung unter muslimischen Jugendlichen und jungen Er-
wachsenen (wie auch der islamischen Radikalisierung) vorliegen. Die wissenschaftlichen 
Erklärungen bezüglich der Ursachen von islamistischer Radikalisierung haben unter-
schiedlichen Tiefgang und werden von diversen Forschungsdisziplinen auf der Mikro-, 
Meso- und Makroebene erörtert (Audit Commission 2008; Eckert 2013; Gill 2008; Lützin-
ger 2010; Moghaddam 2005). Konsens besteht allerdings darin, dass Radikalisierungspro-
zesse äußerst komplex und vielschichtig sind. Es handelt sich hierbei also um multidimen-
sionale Prozesse, die sich in unterschiedliche Phasen unterteilen lassen und höchst indi-
viduell verlaufen (Aslan und Akkılıç 2017; Borum 2011; Körting et al. 2015; Ranstorp 2009). 
Inzwischen geben verschiedene Theorien und Modelle Erklärungsansätze, die den Radi-
kalisierungsprozess beschreiben und Korrelationen untereinander aufzuzeigen versu-
chen. Götz Nordbruch vergleicht in seiner Arbeit unterschiedliche Modelle und Theorien 
zur Erklärung von Radikalisierung und stellt fest, dass „diesen Modellen die Annahme 
einer Prozesshaftigkeit, die durch individuelle, gruppendynamische und gesellschaftliche 
Faktoren bedingt ist und nicht zwangsläufig auf einen Endpunkt – die Bereitschaft oder 
den Wunsch, Gewalt auszuüben – hinausläuft“ (Nordbruch 2016).  

Positiv hervorzuheben sind die Forschungen zu religiösen Radikalisierungen von Wiktoro-
wicz (2005) und Sageman (2004, 2008a, 2008b) zu erwähnen. In Wiktorowicz´ Drei-Stufen 
Modell werden drei Komponenten für einen Radikalisierungsprozess genannt: (1) ,,kogni-
tive Öffnungen“ („cognitive opening“) für neue Weltbilder und -deutungsmuster, (2) eine 



9 
 
 

religiöse Identitäts- und Sinnsuche („religious seeking und frame alignment“) und (3) die 
Sozialisation in einer Gruppe entsprechender ideologischer, politischer und religiöser Ori-
entierung („socialization and joining“) (Wiktorowicz 2005). Während Wiktorowicz einen 
linearen Prozess beschreibt, geht Sageman von einer Interaktion von vier ausschlagge-
benden Faktoren aus: (1) die moralische Empörung gegenüber (internationale) Ungerech-
tigkeit und gesellschaftliche Konflikte, die durch den (2) ,,Krieg gegen den Islam“ zweck-
mäßig rationalisiert wird. Hinzukommen (3) eigene Erfahrungen mit Diskriminierung, Aus-
grenzung und gesellschaftlicher Marginalisierung sowie (4) die Mobilisierung dieser Deu-
tungen und Lebenserfahrungen durch salafistische Szenen (Sageman 2004, 2008a/b). 
Dies geschieht entweder Offline (Face-to-Face) und/oder Online in der virtuellen Welt der 
sozialen Medien (Bögelein et al. 2017).  

Vor allem kommt Sageman (2008b) in seiner Biografieanalyse, die einige hunderte Radi-
kalisierter aus unterschiedlichen Herkunftsräumen umfasst, zum Schluss, dass die unter-
suchten, zumeist jungen, Radikalisierten vielfach aus säkularen Familien mit mittlerem so-
zioökonomischen Status kamen sowie über ein eher mittleres Bildungsniveau (sie waren 
also keine „Ungebildeten“) verfügten. 

Mit Blick auf die Forschungslandschaft zur Prozesshaftigkeit von (islamistischer) Radikal-
prozessen wird konsistent davon ausgegangen, dass u. a. Faktoren wie jugendtypische 
(Lebens-)Krisen, familiäre Konflikte, relative Deprivation, soziale Unterdrückung, fehlende 
Verankerung, sozioökonomische Ungerechtigkeiten, Identitätskrisen, Suche nach spiritu-
ellem Halt und vor allem Diskriminierungs- und Entfremdungserfahrungen individuelle 
Radikalisierungsprozesse beschleunigen bzw. die Identifikation mit radikalen Ideologien 
begünstigen können (El-Mafaalani et al. 2016; Pisoiu 2013; Roy 2004; Stompe 2016).  

Die erste Hypothese setzt auf der Makroebene an: Chancenungleichheit und Diskriminie-
rung begünstigen extremistisch-religiöse Orientierungen. Khosrokhavar (2016) konstatiert 
in seiner Arbeit, dass die subjektiv wahrgenommene Diskriminierung einen wesentlichen 
Einfluss auf den Radikalisierungsprozess nehmen kann. Individuelle und kollektive Erfah-
rung von Diskriminierung, Benachteiligung und Unterdrückung in einer Gesellschaft kön-
nen zu Anfälligkeiten für salafistische Narrative und Radikalisierungstendenzen führen (A-
wan 2008; Murshed u. Pavan 2009, Velduis u. Staun 2009).   

Insbesondere die psychologische Forschung verweist auf intensive Gruppenphänomene, 
die bei Radikalisierungsprozessen katalysierend wirken. So kann die individuelle Wahr-
nehmung, ungerecht behandelt worden und ausgeliefert/hilflos zu sein, (mangelhafte Be-
friedung des Bedürfnisses nach Umweltkontrolle) in der Gruppe reduziert werden; und 



10 
 
 

klaren Gruppennormen und Hierarchien können Unsicherheitsgefühle abbauen. Die Kon-
sequenz: man wird respektiert; man ist jemand; das Leben hat einen Sinn. Exemplarisch 
hierzu ist eine Auswertung von Doosje et al. (2016) anzuführen, die zeigen, dass ca. 95% 
aller terroristischen Anschläge in Gruppen geplant oder ausgeführt werden. Zugehörig-
keit zu Gruppen, die eine klare Ideologie vertreten, stärkt also die soziale Identität (Us-
lucan 2020). 

Auch rassistische Diskriminierungen und antimuslimischer Rassismus sowie verbale und 
gewalttätige Angriffe auf Muslime können Radikalisierungskarrieren fördern, „da dadurch 
ein Prozess der Entfremdung in Gang gesetzt wird, der eine Andockfläche für radikales 
Gedankengut bietet“ (Beutel 2017; Rahimullah et al. 2013). Nicht zuletzt ist dabei zu be-
rücksichtigen, dass junge Menschen bzw. Muslim:innen, auch wenn sie nicht selbst un-
mittelbar von rassistischen Übergriffen betroffen sind, sie sich aber mit der (Opfer-
)Gruppe identifizieren und daher das Empörungspotenzial mobilisiert wird. Bereits Ende 
der 1990er Jahre bestätigten Heitmeyer et al. (1997) als einer der ersten Arbeiten zu reli-
giös-extremistischen Einstellungen den Zusammenhang zwischen rassistischen Diskrimi-
nierungen und der Orientierung an religiös-extremistischen Handlungsmustern: „We-
sentliche Ursachen für die Hinwendung zu einer religiös fundierten Gewaltbereitschaft 
sind nach unseren komplexen Analysen demnach die Reaktionen auf fremdenfeindliche 
Gewalt und die Verweigerung der Anerkennung einer kollektiven Identität durch die 
Mehrheitsgesellschaft, aber auch konkrete Diskriminierungserfahrungen im privaten Be-
reich sowie die negativen Folgen der gesellschaftlichen Modernisierungsprozesse“ (Heit-
meyer et. al 1997). Frindte et al. (2011) verweist in seinen Studien u.a. auch auf makro-
strukturelle Prädikatoren für einen religiös-extremistischen Identitätsprozess wie bspw. 
gruppenbezogene Diskriminierungsperzeptionen. Ebenso zeigt die Arbeit von Beutke 
und Kotzur (2015), dass neben Alltagsrassismus auch strukturelle Diskriminierung eine 
wesentliche Rolle bei der Radikalisierung spielt. Gemäß Uslucan und Yalcin (2012) tragen 
Faktoren wie antimuslimischer Rassismus, soziale Benachteiligung, soziale Isolation sowie 
Diskriminierungserfahrungen nicht nur der steigenden Anfälligkeit für radikale Überzeu-
gungsmuster (islamistische Radikalisierung) bei, sondern oft auch zu einer erhöhten Ge-
waltaffinität. Eine weitere Ausarbeitung zu der Wechselwirkung zwischen Marginalisie-
rung und Diskriminierungserfahrungen mit Gewaltbereitschaft bietet die Studie der 
Agentur der Europäischen Union für Grundrechte aus dem Jahr 2010. Die Erhebung re-
sümiert, dass Exklusionserfahrungen die Wahrscheinlichkeit der psychischen und körper-
lichen Gewaltanwendung bei jungen Menschen erhöht (Agentur der Europäischen Union 
für Grundrechte 2010). Zahlreiche Autorinnen und Autoren -u.a. aus dem angelsächsi-
schen Raum- betonen die strukturellen Ursachen auf der Makroebene wie Prekarität, 



11 
 
 

soziale Marginalisierung und Diskriminierungserfahrungen als relevante Faktoren für die 
islamistische Radikalisierung von Individuen und die Ausführung religiös oder politisch 
motivierter extremistischer (Gewalt-)Taten (Frounfelker et al. 2019; Gest 2015; Kurtenbach 
et al. 2020; Pratt 2015; Verkuyten 2018). Haider (2015) betont die Bedeutung von Wut und 
Empörung über gesellschaftliche Missstände und soziale Marginalisierung als wichtige 
Faktoren, die eine „kognitive Öffnung“ für religiös begründeten Extremismus begünstigen 

Die oben aufgeführten externen Determinanten betrachten vielmehr Einflüsse aus dem 
unmittelbaren materiellen, sozialen und kulturellen Umfeld von jungen Muslim:innen, 
welche radikalisierungsfördernd wirken können. Bei makrosozialen Erklärungsmodellen 
handelt es sich stärker um gesellschaftlich produzierte Ursachen der Radikalisierung.  

Die zweite Hypothese setzt auf der Mikroebene an: Psychische Komponenten des Indivi-
duums befördern Radikalisierungsprozesse. Andere Radikalisierungsmodelle bewegen 
sich auf der Mikroebene und konzentrieren sich auf das Individuum und seine Motive, 
Dispositionen, Wahrnehmungen, Identität wie auch das Verhältnis zur Umwelt und das 
Handeln des Subjektes. Hier werden psychologische Ursachen von religiös begründeter 
Radikalisierung analysiert. Eine individual- und sozialpsychologische Herangehensweise 
untersucht die Wechselwirkung von subjektiven und objektiven Komponenten für eine 
Radikalisierung. Diese Verschränkung scheint u.a. deshalb relevant zu sein, weil makro- 
und mesostrukturelle Erklärungsmuster allein „das Spezifitätsproblem nicht lösen – nicht 
alle von den Radikalisierungsfaktoren betroffenen Personen radikalisieren und gewalttä-
tig werden“ (Logvinov 2017/2018; Zick et al. 2019). 

Neuere Studien gehen auch auf die bedeutsame Rolle der Konvertiten ein: So sind bspw. 
in den Studien, die Olivier Roy (2018) heranzieht, etwa ein Viertel der Dschihadisten Kon-
vertiten. Insofern kann die starke These, dass jemand nur sein Land verteidigt bzw. mit 
bestimmten kulturellen/religiösen Vorannahmen sozialisiert worden und deshalb gewalt-
bereit sei, als alleinige Erklärung zurückgewiesen werden. Darüber hinaus können jedoch 
Konvertiten als Motivations- und Inspirationsquelle wichtig werden, quasi animierend zu 
verstärkter Religiosität wirken, weil sie „aus einer anderen Religion kommend“, die „Wahr-
heit des Islam erkannt haben“ und nicht bloß zufällig muslimisch sozialisiert worden sind 
(Roy 2018). 

  



12 
 
 

2.3 Übergänge und Wirkungsmechanismen zwischen kollektiven Bedrohungs-
wahrnehmungen und individuellen Handlungen, bzw. Radikalisierungsprozes-
sen (Prof. Dr. Immo Fritsche & Fabian Hess) 

Der Einfluss von wahrgenommener Bedrohung und darauf bezogener Randbedingungen 
auf (Co-)Radikalisierungsprozesse erfährt in der Sozialpsychologie eine besondere Auf-
merksamkeit Radikalisierung wird dabei als Prozess des zunehmend ethnozentrischen 
Denkens und Handelns sowie steigender Legitimierung und Anwendung von Gewalt zur 
Durchsetzung wahrgenommener kollektiver Interessen aufgefasst, welcher im Kontext 
von Gruppen verläuft.  

Die sozialpsychologische Forschung hat herausgestellt, dass Gruppen eine essenzielle 
Funktion für die Befriedigung verschiedener Bedürfnisse innehaben (Correll und Park 
2005), welche unter dem Einfluss von Bedrohungen besonders an Bedeutung gewinnen 
(Stephan und Stephan 2000; Riek et al. 2006). In der Forschungsliteratur wird dabei eine 
Reihe motivationaler Funktionen von Gruppen diskutiert. Während die Social Identity 
Theory (Tajfel und Turner 1986) vor allem das Motiv des Selbstwerts verantwortlich für 
den Wunsch sieht, mittels positiv-distinkter Gruppenzugehörigkeit das eigene Selbst auf-
zuwerten, ist die Zugehörigkeit zu (vermeintlich) unsterblichen Gruppen gemäß der Ter-
ror Management Theory (Greenberg et al. 1986; Castano et al. 2002) eine zentrale Res-
source für das sterbliche Selbst zur Bewältigung der eigenen Todesangst. Auch weitere 
Motive könnten das Streben nach Gruppenzugehörigkeit erklären, etwa der Wunsch nach 
epistemischer Sicherheit in Bezug auf das eigene Selbst, welcher durch Gruppenmitglied-
schaft befriedigt werden kann (Hogg et al. 2007), oder die Möglichkeit, mithilfe von kol-
lektiv handlungsfähigen Eigengruppen wahrgenommene Kontrolle durch das soziale 
Selbst (wieder-)herzustellen (Fritsche et al. 2008, 2011, 2013; Stollberg et al. 2016). In Ab-
hängigkeit unterschiedlicher Motive kann es unter Bedrohungseinfluss also zu einem ver-
stärkten Rückzug auf die eigene Gruppe und, damit einhergehend, zu einer verstärkten 
Abgrenzung im Verhältnis zu Fremdgruppen kommen. 

Eine Reihe experimenteller Studien hat im Forschungsfeld der Terror Management Theory 
(Greenberg et al., 1986) dabei den Einfluss des Bewusstseins der eigenen Sterblichkeit 
(„Mortalitätssalienz“) auf die Zunahme radikaler Kognitionen und Verhaltensweisen be-
leuchtet. Mortalitätssalienz schafft demnach ein Bedürfnis nach Selbstwert und motiviert 
Personen im besonderen Maße dazu, die kulturelle Weltsicht der eigenen Gruppe zu ver-
teidigen – auch wenn diese beispielsweise eine rassistische Ideologie transportiert 
(Greenberg et al. 2001).  



13 
 
 

Eigengruppen werden nach Mortalitätssalienz stärker bevorzugt (Harmon-Jones et 
al.1996), Fremdgruppen hingegen verstärkt abgewertet (Greenberg et al. 1990), wobei die 
Reaktionen auf Fremdgruppen zudem aggressiver ausfallen (McGregor et al. 1998). Dies 
kann Konflikte zwischen Gruppen befeuern und eine Spirale der Gewalt und Gegengewalt 
in Gang setzen (Pyszczynski et al. 2006, 2009; Motyl et al. 2009). 

Auch das Motiv nach epistemischer Sicherheit kann Personen dazu motivieren, sich radi-
kalen, hoch entitativen Gruppierungen anzuschließen, welche sich klar nach außen ab-
grenzen (Hogg et al. 2010, 2013). Denn die Identifikation mit einer distinkten Gruppierung, 
welche klare Vorschriften, direktive Führungspersönlichkeiten sowie ein geschlossenes 
ideologisches und ethnozentrisches Glaubenssystem aufweist, kann dazu beitragen, Klar-
heit über das eigene Selbst wiederzuerlangen (Hogg 2014). Besonders ein Kontext indivi-
dueller oder kollektiver Deprivation, einhergehend mit einem Gefühl persönlicher Unsi-
cherheit sowie der Wahrnehmung von Ungerechtigkeit und Bedrohung, kann dabei den 
Nährboden für radikale Überzeugungen und (in letzter Konsequenz) Gewalt bereiten 
(Moghaddam 2005; Doosje et al. 2013; Obaidi et al. 2019). Das Motiv der Unsicherheits-
reduktion bezogen auf das Selbst findet sich auch in den neuesten Konzepten wieder, 
welche Radikalisierungsprozesse als Versuche erklären, persönlichen Bedeutungsverlust 
(Kruglanski et al. 2009, 2013, 2014; Webber et al., 2018) oder soziale Anomie (Adam-Troian 
et al. 2020) zu überwinden. 

Auffallend ist, dass der Einfluss kontrollbezogener Bedrohungen auf Radikalisierungs-
Prozesse in der Forschungslandschaft bislang eher vernachlässigt wurde (vgl. die Me-
taanalyse von Wolfowicz et al. 2020). Um sich dieser Lücke anzunehmen, wird das Teil-
projekt von Prof Dr. Immo Fritsch und Fabian Hess seinen Fokus im Besonderen auf das 
Motiv der Kontrolle richten. Wendet man die Kontrollperspektive auf das Modell der „Ra-
dikalisierungsspirale“ (Schneider et al. 2020) an, so könnten die Wahrnehmungen von 
Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen, von der jeweils als antagonistisch wahrgenomme-
nen Fremdgruppe in der eigenen Kontrolle eingeschränkt zu werden, zu ethnozentri-
schen und feindseligen Reaktionen führen. Diese könnten die Eskalation des Intergrup-
pen-Konflikts weiter vorantreiben. Auf Seiten der Muslim:innen könnten Erfahrungen von 
Diskriminierung, Islamophobie oder weiterer gruppenbezogener Vorurteile, ebenso wie 
das Erleben von rassistischen Übergriffen oder die Angst vor fremdenfeindlichen Anschlä-
gen als Bedrohungen der eigenen personalen und kollektiven Kontrolle wahrgenommen 
werden (Kunst et al. 2016; Tahir et al. 2019).  

Auf Seiten der Nicht-Muslim:innen können wiederum die Furcht vor islamistischen An-
schlägen wie ein generelles Misstrauen gegenüber muslimischen Mitbürger:innen, welche 



14 
 
 

im Kontext der eigenen nationalen oder religiösen Kultur als „fremd“ erlebt werden, zur 
Wahrnehmung einer Kontrollbedrohung und in Folge zu ethnozentrischen und radikalen 
Reaktionen führen (Obaidi, Kunst et al. 2018; Shepherd et al. 2018; Landmann et al. 2019; 
Kotzur et al. 2019). Differenzierte Betrachtungen des Phänomens der „Islamophobie“ als 
Wahrnehmung von Nicht-Muslim:innen, durch die Anwesenheit von Muslim:innen realis-
tisch oder symbolisch bedroht zu sein, finden sich bei Ciftci (2012) sowie Ünal (2016), wo-
bei letzterer die terroristische Bedrohung als dritte und eigenständige Bedrohungswahr-
nehmung ergänzt. Zunehmend ethnozentrische Reaktionen, wie die ansteigende Favori-
sierung der Eigengruppe über die Fremdgruppe bzw. Diskriminierung, Ausgrenzung oder 
Abwertung der Fremdgruppe, können die Eskalationsspirale wechselseitiger Co-Radikali-
sierung weiter befeuern. Radikalisierung im Sinne von zunehmend ethnozentrischem 
Denken und Handeln muss jedoch kein Automatismus im Umgang mit salienten Bedro-
hungen sein, wie Jonas und Fritsche (2013) herausstellen. So kann die Wahrnehmung ei-
ner persönlichen Bedrohung als „kontrollierbar“ bereits zu einer Abpufferung des Bedro-
hungseffekts auf ethnozentrische Reaktionen führen (Fritsche et al. 2008; Greenaway et 
al. 2014). Auch weitere psychologische Prozesse haben einen großen Einfluss darauf, wel-
che Reaktionen auf eine als unkontrollierbar erlebte Bedrohung folgen. 

In kontrollierten sozialpsychologischen Experimenten mit randomisierter Zuordnung soll 
differenziert untersucht werden, unter welchen Randbedingungen der Eskalationszirkel 
und die Radikalisierungsspirale auf kognitiver, motivationaler und verhaltensbezogener 
Ebene unterbrochen oder gedämpft werden können. Drei forschungsleitende Hypothe-
sen werden im Rahmen von grundlagenorientierten Studienreihen des Teilprojekts von 
Prof. Dr. Immo Fritsche und Fabian Hess geprüft, die im Folgenden kurz dargestellt wer-
den. 

Die erste Hypothese setzt auf der Ebene der Eigen- und Fremdkategorisierung an: sali-
ente Bedrohung führt zu extremisierten (anti-)religiösen und fremdgruppenfeindlichen Re-
aktionen, in Abhängigkeit davon, welche Eigen- und Fremdgruppen in der spezifischen Si-
tuation salient sind. Der Selbstkategorisierungs-Theorie (Turner et al. 1987) folgend, kate-
gorisieren Personen sich und andere Menschen in Abhängigkeit situativ salienter Fakto-
ren als Mitglieder gleicher oder unterschiedlicher Gruppen. Während eine dichotome Ka-
tegorisierung von Personen in Eigen- und Fremdgruppen ethnozentrische Reaktionen 
verstärkt, können Kategorisierungen in eine gemeinsame, übergeordnete Kategorie den 
Abbau ethnozentrischer Kognitionen und Verhaltensweisen begünstigen.  

Schließlich werden vormalige Mitglieder der Fremdgruppe in Folge dieser „Rekategori-
sierung“ (Gaertner et al. 1989) nun der Eigengruppe zugeordnet und damit aufgewertet. 



15 
 
 

Ethnozentrismus kann somit reduziert oder gar eliminiert werden, indem Personen eine 
geteilte Eigengruppen-Identität auf einer übergeordneten sozialen Kategorisierungs-
ebene ins Bewusstsein gerufen wird, auf welcher auch Mitglieder der (vormaligen) Fremd-
gruppe inkludiert werden (Dovidio et al. 2000).  

Giannakakis und Fritsche (2011) fanden im Rahmen eines Experiments mit englischen Stu-
dent:innen, dass die Salienz der nationalen Identität als Engländer:innen (vs. Salienz der 
supranationalen Identität als Student:innen) in Kombination mit einer Mortalitätssalienz-
Bedrohung zu einer verstärkten Favorisierung von britischen gegenüber schottischen 
Universitäten führte. Die Salienz der sozialen Identität als Student:innen hatte hingegen 
keine verstärkte Favorisierung der britischen Universitäten nach Konfrontation mit der 
eigenen Sterblichkeit zur Folge. Ebenso wurde in einer zweiten Studie nach Mortalitäts-
salienz-Bedrohung die französische Fremdgruppe verstärkt abgewertet, nachdem den 
Teilnehmer:innen ihre nationale Identität als Engländer:innen salient gemacht wurde. Die 
Abwertung der französischen Fremdgruppe verringerte sich jedoch signifikant, wurde den 
Teilnehmer:innen ihre übergeordnete Identität als Europäer:innen (in welcher auch die 
französische Gruppe inkludiert war) salient gemacht. Positive Effekte einer Rekategorisie-
rung in Form einer salienten gemeinsamen Oberkategorie zeigten sich auch im Konflikt-
feld zwischen Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen. Kunst, Thomsen und Sam (2014) 
wiesen verbesserte Einstellungen gegenüber der jeweiligen Fremdgruppe nach, nachdem 
europäischen Christ:innen und Muslim:innen die gemeinsame Kategorie einer „Abraha-
mischen Religionsgemeinschaft“ ins Bewusstsein gerufen wurde. Die Bereitschaft zur Re-
kategorisierung unter den Teilnehmer:innen wurde dabei jedoch vorhergesagt durch das 
Ausmaß ihres religiösen Fundamentalismus, wobei fundamentalistischere Christ:innen 
und Muslim:innen in geringerem Maße zu einer derartigen „dualen Identifikation“ bereit 
waren (Kunst et al. 2014).  

Die sozialpsychologische Forschungsliteratur verweist jedoch auf Prozesse, die sich teil-
weise gegenläufig zu den postulierten Effekten der Rekategorisierung verhalten. So geht 
das Modell der Eigengruppen-Projektion (Mummendey und Wenzel 1999) davon aus, 
dass Gruppenmitglieder in sozialen Vergleichen ihre jeweilige Eigengruppe für „prototy-
pischer“ für die übergeordnete Vergleichskategorie einschätzen als Fremdgruppen, da sie 
wichtige Merkmale ihrer Eigengruppe auf die übergeordnete Kategorie projizieren.  

Besonders Personen, die sich sowohl mit der untergeordneten Eigengruppe, als auch der 
übergeordneten Kategorie hoch identifizieren, neigen zu dieser Art der Verzerrung, 
wodurch sie eine höhere Anfälligkeit für negative Einstellungen und Intoleranz gegenüber 
der Fremdgruppe aufweisen (Waldzus et al. 2003). Die bloße Salienz einer 



16 
 
 

übergeordneten Kategorie negiert, dieser Theorie folgend, also noch keine ethnozentri-
sche Bevorzugung der Eigen- und Abwertung der Fremdgruppe. Vielmehr sind diese von 
Wahrnehmungen abhängig, wie stark die Projektion von Gruppenmerkmalen auf die 
übergeordnete Kategorie ausfällt und, damit einhergehend, wie prototypisch die Eigen- 
und Fremdgruppe für die übergeordnete Kategorie eingeschätzt werden (Wenzel et al. 
2007; Kessler et al. 2010). Das Eigengruppen-Projektions-Modell wurde nach unserem 
Kenntnisstand noch nicht hinreichend unter dem Einfluss von Bedrohungen getestet, 
weshalb sich hier Anknüpfungspunkte zu unserer Fragestellung nach Effekten von Kate-
gorisierungsprozessen anbieten.  

Die Synthese von Rekategorisierungs- und Eigengruppen-Projektions-Theorie erweitert 
unsere erste Forschungshypothese demnach folgendermaßen: Eine soziale Kategorisie-
rung in antagonistische muslimische/nicht-muslimische Eigen- und Fremdgruppen sollte 
unter dem Einfluss von Bedrohung verstärkt radikale Reaktionen hervorrufen, während 
die Salienz einer gemeinsamen, übergeordneten Kategorie, die sowohl Muslim:innen und 
Nicht-Muslim:innen inkludiert, radikale Reaktionen reduzieren sollte. Unter Berücksichti-
gung der Eigengruppen-Projektions-Theorie wird jedoch davon ausgegangen, dass ins-
besondere Personen, die sich sowohl mit ihrer muslimischen/nicht-muslimischen Sub-
gruppe und der übergeordneten Kategorie hoch identifizieren, unter Bedrohungseinfluss 
dennoch zu radikalen Reaktionen gegenüber der Fremdgruppe tendieren, wenn sie die 
jeweilige Fremdgruppe als weniger prototypisch für die übergeordnete Kategorie wahr-
nehmen als ihre jeweilige Eigengruppe. 

Die zweite Hypothese beleuchtet den Einfluss sozialer Normen als Randbedingung von 
Radikalisierungs- und Deradikalisierungsprozessen im Kontext von Bedrohungen: saliente 
Bedrohung führt zu extremisierten (anti-)religiösen und fremdgruppenfeindlichen Reaktio-
nen, in Abhängigkeit davon, welche Normen der Eigengruppe in der spezifischen Situation 
salient sind. Die Wahrnehmung von Bedrohung motiviert Personen dazu, diejenigen so-
zialen Wertvorstellungen zu unterstützen, welche prototypisch mit ihrer salienten sozialen 
Identität assoziiert sind (Halloran und Kashima 2004). Gruppen weisen darüber hinaus 
eine Vielzahl an Normen auf, die teilweise im Widerspruch zueinanderstehen. Eindrucks-
voll zeigte sich etwa in der Studie von Licata und Klein (2002) mit belgischen Proband:in-
nen, dass die soziale Identität als Europäer:innen mit unterschiedlichen Wert- und Norm-
vorstellungen assoziiert sein kann. 

Paradoxerweise ging hier eine hohe Identifikation als Europäer:in mit erhöhten xenopho-
ben Einstellungen einher. Wurden die hoch identifizierten Europäer:innen in dieser Studie 
jedoch aufgefordert, Werte und Normen zu benennen, welche sie mit der europäischen 



17 
 
 

Identität in Verbindung brachten, nannten sie besonders häufig ökonomische und staats-
bürgerschaftliche Werte – worin sie die Gruppe der Europäer:innen anderen Gruppen 
überlegen sahen, seltener humanistische Ideale oder kulturelle Diversität (Licata und Klein 
2002). Entscheidend ist also nicht alleine, ob eine Identifikation mit einer bestimmten so-
zialen Kategorie vorliegt oder nicht, sondern auch, mit welchen Werten und Normen 
diese Identitäten inhaltlich in Verbindung gebracht werden. 

Auf der anderen Seite muss sozial defensives Verhalten in Folge einer wahrgenommenen 
Bedrohung nicht notwendig – wie etwa von Jost et al. (2003) und Kay et al. (2009) ange-
nommen – zu erhöhtem Konservatismus oder Abneigung gegenüber sozialem Wandel 
führen, sondern kann auch die Konformität linker oder progressiver Personen mit ihren 
jeweiligen Werten und Normen weiter verstärken. So zeigten Stollberg, Fritsche und Jonas 
(2017), dass die Salienz der Pariser Terroranschläge von 2015 die Bereitschaft unter Leipzi-
ger Studierenden, sich gegen die fremdenfeindliche LEGIDA-Bewegung zu engagieren, 
noch zusätzlich erhöhte, wenn die Studierenden den Eindruck hatten, dass dieses Enga-
gement im Einklang mit der allgemein geteilten Norm innerhalb ihrer Gruppe stand.  

Auch unabhängig von inter-individuellen Unterschieden hinsichtlich der Auslegung von 
Werten von Normen können die Reaktionen auf Fremdgruppen freundlicher oder feind-
seliger ausfallen, je nachdem, welche Normen in einer spezifischen Situation besonders 
salient sind (Jonas et al. 2008). Gemäß den Annahmen der Terror-Management-Theorie 
sollte etwa die Konfrontation mit Mortalitätssalienz zu einer verstärkten Abwertung von 
Andersdenkenden einhergehen (Greenberg et al. 1990). Dieser Effekt der erhöhten Ab-
wertung nach Mortalitätssalienz fand sich jedoch nicht bei denjenigen Personen, welche 
dem Wert der Toleranz eine besonders große Bedeutung beimaßen und auch nicht bei 
denjenigen Teilnehmer:innen, welchen die Toleranznorm aktiv ins Bewusstsein gerufen 
wurde (Greenberg et al. 1992). Die Salienz konflikthemmender Normen ist demnach in 
der Lage, die eskalierenden Effekte von Bedrohungen auf ethnozentrische Reaktionen 
abzuschwächen. Giannakakis und Fritsche (2011) kombinierten in einer ihrer Studien den 
Effekt der Mortalitätssalienz entweder mit einer salienten individualistischen oder einer 
salienten kollektivistischen Eigengruppen-Norm.  

Ethnozentrische Reaktionen in Form einer verstärkten Bevorzugung der eigenen Univer-
sität gegenüber einer fremden Universität fanden sich nur bei denjenigen Teilnehmer:in-
nen, welchen die kollektivistische Norm ins Bewusstsein gerufen wurde (Giannakakis und 
Fritsche 2011), nicht aber bei jenen, welche an eine individualistische Eigengruppen-Norm 
erinnert wurden. Nicht nur die Interaktion mit Kategorisierungen in Eigen- und Fremd-
gruppen kann demnach ethnozentrische Reaktionen unter Bedrohungssalienz 



18 
 
 

beeinflussen, auch der Inhalt salienter Gruppen-Normen stellt dabei eine relevante Rand-
bedingung dar. Saliente Bedrohungen im Kontext von konfliktfördernden Normen sollten 
demnach verstärkt radikale Reaktionen hervorrufen, während ein Kontext salienter kon-
flikthemmender Normen diese reduzieren sollte. 

Die dritte Hypothese rückt die Handlungsfähigkeit von Gruppen in den Fokus: saliente 
Bedrohung führt zu extremisierten (anti-)religiösen und fremdgruppenfeindlichen Reaktio-
nen, in Abhängigkeit davon, welche Aspekte von Handlungsfähigkeit mit der Eigengruppe 
in Verbindung gebracht werden. Unter Bedrohungseinfluss gewinnt die wahrgenommene 
Handlungsfähigkeit („agency“) von Gruppen an Bedeutung, da Personen sich von ihrer 
Mitgliedschaft in Gruppen erhoffen, das Erleben von Kontrolle durch das Kollektiv zu res-
taurieren (Stollberg et al. 2016). Experimentelle Studien haben gezeigt, dass eigene Grup-
pen nach personalem Kontrollverlust insbesondere dann an Attraktivität gewinnen, wenn 
sie als handlungsfähig, und somit als Garant für Kontrolle angesehen werden (Stollberg 
et al. 2015). Wird Handlungsfähigkeit dabei primär mit kollektivem Handeln im Intergrup-
penkonflikt assoziiert, wird eine Radikalisierung der Reaktionen auf die Fremdgruppe er-
wartet. Wird Handlungsfähigkeit hingegen mit kooperativen Projekten assoziiert, für de-
ren Zielerreichung beide Gruppen zusammenarbeiten müssen, wird eine reduzierte Ra-
dikalisierungsreaktion gegenüber der Fremdgruppe erwartet. Im Rahmen des Teilprojekts 
sollen dabei verschiedene Aspekte von Handlungsfähigkeit im Austausch mit den Pro-
jektpartner:innen identifiziert und im Anschluss mithilfe experimenteller Studien näher 
untersucht werden. 

 

2.4 Dynamiken von Bedingungen und Bedeutung von Radikalisierung (unter 
Einschluss der individuellen Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen) (Prof. Dr. Oliver 
Decker & Kazim Celik) 

Mit dem Leipziger Teilprojekt von Prof. Dr. Decker und Kazim Celik rücken individuelle 
Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen von Radikalisierungsdynamiken in der Fokus. Innerhalb 
der Radikalisierungsspirale liegt der Schwerpunkt auf der Bestimmung der Ausbreitung 
von Extremismus und den Gründen für extremistische Co-Radikalisierung, speziell unter 
Jugendlichen und jungen Erwachsenen. Als Grundlage für die Untersuchung von Extre-
mismus und Radikalisierung greift das Projektteam auf das im Folgenden erläuterte Ver-
ständnis von Extremismus und Autoritarismus zurück. Autoritäre Einstellungen als Bedin-
gung für extremistische (Co-)Radikalisierung sind für das Teilprojekt zentral und ihr Ein-
fluss auf das Zustandekommen rechtsextremer und ethnozentrischer Einstellungen ist 



19 
 
 

unbestritten (Decker & Brähler 2000; Lederer 2000; Oesterreich 2000; Fuchs 2003; Über-
blick: Rippl, Seipel & Kindervater 2000). 

Im Fokus der Forschung des Projektteams steht der Autoritarismus. Decker et al. (2018) 
schlagen hierfür folgende Arbeitsdefinition vor: 

„Autoritarismus ist der Oberbegriff für ein Phänomen, das eine individuelle und eine gesell-
schaftliche Seite hat. Die individuelle Seite bezeichnen wir als autoritäres Syndrom, die ge-
sellschaftliche als autoritäre Dynamik.“ (Decker et al. 2018, S. 50) 

Dieses Verständnis von Autoritarismus knüpft an das gesellschaftskritische Potenzial der 
ersten Autoritarismus-Studien an. Nicht nur das Verhalten der Menschen ist als Ursache 
für die Bedürfnisse des Menschen im Fokus, sondern gerade auch die entsprechenden 
Verhältnisse. So ist etwa „die Vergesellschaftung in der Schule, am Arbeitsplatz oder 
durch die Verwaltung […] autoritär, und erst sie bringt beim Individuum die Bereitschaft 
zum Vorurteil und Ressentiment hervor“ (Decker et al. 2020, S. 180). Das autoritäre Syn-
drom ist somit als Ausdruck der autoritären Dynamik zu verstehen. Das demokratische 
Zusammenleben unter pluralen Lebensbedingungen erfordert, neben der Akzeptanz und 
Zufriedenheit mit der Demokratie, auch die Akzeptanz von Freiheits- und Schutzrechten. 
Wichtige Voraussetzungen hierfür sind Aspekte wie Toleranz, Anerkennung, sowie ein 
Gefühl der Zugehörigkeit (Celik et al. 2021; Hugger 2009; Rommelspacher 1995, 2001) und 
„ihr liegen oft sozialpsychologische Orientierungen zugrunde – oder stehen ihr entgegen“ 
(Pickel et al. 2019, S.23). Die Sozialforschung unterscheidet auf dieser Ebene der Persön-
lichkeit zwischen demokratischen Orientierungen und autoritären Orientierungen. Auto-
ritäre Orientierung bzw. das autoritäre Syndrom ist nicht gebunden an politisch-ideolo-
gische Präferenzen und kann sowohl bei sich selbst als rechts als auch links einordnenden 
Menschen, aber auch bei Personen, die sich als islamistisch beschreiben würden, auftre-
ten. Während bei den ersten Studien zur „Authoritarian Personality“ noch neun Dimensi-
onen angenommen wurden (Adorno et al. 1950), wurde der Autoritarismus in den Folge-
jahren häufig auf drei Elemente beschränkt. Diese machen auch heute noch das autoritäre 
Syndrom aus: 

1) die Bereitschaft zur autoritären Aggression gegenüber Differenz und scheinbarer Ab-
weichung vom als „normal“ eingeschätzten Umfeld,  

2) der Wunsch nach einer Orientierung gebenden Unterwerfung unter eine  Autorität und  

3) die Betonung von Konventionen und Normen der eigenen Gruppe (Altemeyer 1981; 
Decker & Brähler 2018, S. 121).  

Weiterhin treten hinzu:  

4) eine Verschwörungsmentalität, also ein Bedürfnis nach, bzw. den Glauben an Ver-
schwörungserzählungen.  



20 
 
 

5) Aberglaube als Vorstellung von unpersönlichen Mächten, die über das Schicksal ein-
zelner Menschen genauso entscheiden, wie über die Natur und das Universum (Decker 
et al. 2020). 

Der Wunsch nach einer Autorität, die Phantasien von Macht und Stärke wachrufen kann, 
zeigt eine Komponente antidemokratischer Tendenzen auf, da demokratische Regierun-
gen auf Kompromissbildung angewiesen sind und dieses Bedürfnis nicht erfüllen können 
(Imhoff und Decker 2013). Die Unterwerfung unter eine Autorität löst dann aber auch 
ambivalente Gefühle aus, „feindselige und rebellische Impulse“ (Adorno 1973, S. 50) füh-
ren zur Spaltung und Projektion negativer Impulse auf Fremdgruppen (siehe auch Rom-
melspacher 1995) und können auch in Gewaltausbrüchen gegenüber diesen Gruppen re-
sultieren. Hierin zeigt sich die Verbindung von autoritärer Unterwürfigkeit und autoritärer 
Aggression sowie auch das Potenzial zur Radikalisierung: „Aus der Unfähigkeit , gegen-
über der erwählten Autorität aggressiv, feindselig, oder auch nur kritisch zu sein, entsteht 
der Wunsch, `diejenigen zu verurteilen, abzuweisen und zu bestrafen, welche sie [die Au-
torität] mißachten´“ (Decker et al. 2020, S. 187). Oft tritt der Faktor der Verschwörungs-
mentalität (Schließler et al. 2020; Decker et al. 2020) hinzu. Sie dient zur Begründung 
kollektiver Ablehnung wie Zugehörigkeiten. Für die These, dass auch der Aberglaube eine 
Dimension des Autoritären Charakters abbildet, gibt es zahlreiche Belege: So haben aber-
gläubische Menschen eine höhere Wahrscheinlichkeit, autoritäre Einstellungen zu entwi-
ckeln, zum Beispiel eine harte Law-und-Order-Politik zu fordern und Xenophobie auszu-
bilden (Höllinger, 2004, 2017). 

Der Begriff des „Rechtsextremismus“ führte in der Vergangenheit immer wieder zu kon-
zeptionellen Schwierigkeiten, da die Möglichkeit der Vergleichbarkeit verschiedener Stu-
dien nur in seltenen Fällen gegeben war. Auch der Begriff des „Extremismus“ wird kont-
rovers diskutiert, da er eine konzeptuelle Nähe zu linken Einstellungen impliziert (Rhein 
et al., 2019; Kreis 2007) und die Gefahr besteht, ihn als Randphänomen einzuschätzen und 
somit als von der „Mitte der Gesellschaft“ getrennt zu verstehen (Stöss, 2010). Hinzu 
kommt, dass der Begriff nicht im Grundgesetz verankert ist und der Verfassungsschutz 
daher nur beobachten, nicht aber verbieten oder verurteilen kann (Stöss, 2010). 2001 ver-
einheitlichten deutsche Politikwissenschaftler_innen im Rahmen einer Konsensuskonfe-
renz den Begriffsbereich. Die daraus resultierende Definition stellt auch die Grundlage 
des Fragebogen Rechtsextremismus – Leipziger Form (im Folgenden FR-LF) dar, welcher 
im Rahmen der Leipziger Autoritarismus Studien (zuvor Mitte-Studien) angewandt wird 
(Heller et al. 2020):  

„Der Rechtsextremismus ist ein Einstellungsmuster, dessen verbindendes Kennzeichen Un-
gleichwertigkeitsvorstellungen darstellen. Diese äußern sich im politischen Bereich in der 
Affinität zu diktatorischen Regierungsformen, chauvinistischen Einstellungen und einer Ver-
harmlosung bzw. Rechtfertigung des Nationalsozialismus. Im sozialen Bereich sind sie 



21 
 
 

gekennzeichnet durch antisemitische, fremdenfeindliche und sozialdarwinistische Einstel-
lungen.“ (Kreis 2007, S. 12). 

Der FR-LF misst Rechtsextremismus anhand der Unterdimensionen Befürwortung einer 
rechtsautoritären Diktatur, Chauvinismus, Ausländerfeindlichkeit, Antisemitismus, Sozial-
darwinismus und Verharmlosung des Nationalsozialismus (Heller et al. 2020). Die Unter-
dimension Befürwortung einer rechtsautoritären Diktatur erfasst anti-demokratische und 
anti-pluralistische Einstellungen bezüglich des präferierten politischen Systems. Die für 
die Erstellung der Skala verwendeten Items zielen auf die Abdeckung von rechtsextremer 
Demokratiefeindschaft und Diktaturunterstützung ab. Chauvinismus umfasst ein gestei-
gertes Nationalgefühl und berücksichtigt auch aggressive Positionen, die ein hartes 
Durchgreifen Deutschlands für mehr Macht und Geltung fordern. Die Skala Ausländer-
feindlichkeit misst das Bedrohungserleben durch eine als Eindringlinge erlebte Fremd-
gruppe. Ihr wird vorgeworfen, den Sozialstaat auszunutzen, die Situation auf dem Ar-
beitsmarkt zu erschweren und eine »Überfremdung« zu verursachen. Die Dimension An-
tisemitismus leitet sich aus der Aufwertung der eigenen Gruppe auf Kosten der Abwer-
tung der zugleich als andersartig, hinterlistig und eigentümlich, sowie aber auch als be-
sonders einflussreich eingeschätzten Gruppe einer »jüdischen Rasse« ab. Die Skala grenzt 
sich von Formen des sekundären und des israelbezogenen Antisemitismus ab, sowie auch 
anderen Verschwörungstheorien. Die Dimension Sozialdarwinismus erfasst den Gedan-
ken, dass das »deutsche Volk« als Gattung anderen Völkern von Natur aus überlegen sei. 
Die Vorstellung von wertvollem und wertlosem Leben resultiert aus ihm. Zuallerletzt um-
fasst die Verharmlosung des Nationalsozialismus Relativierungen der Verbrechen des 
Zweiten Weltkriegs. Dabei werden auch Bemühungen berücksichtigt Hitler als »großen 
Staatsmann« zu sehen und positive Seiten des Nationalsozialismus zu betonen. 

Das verbindende Element dieses Rechtsextremismus-Verständnisses sind allgemeine Un-
gleichheitsvorstellungen. Allerdings geht Jaschke (2001) ebenso auf die soziale Ungleich-
heit beim Rechtsextremismus ein und bezieht „Einstellungen, Verhaltensweisen und Ak-
tionen“ (S. 30) mit ein. Die Unterscheidung zwischen rechtsextremen Einstellungen einer-
seits und Verhaltensweisen andererseits ist sinnvoll, so betont Stöss (2010) etwa auch, 
dass Einstellungen als Handlungs- bzw. Verhaltenspotenziale aufgefasst werden müssen 
und nicht gleichwertig sind. Er unterscheidet verschiedene Formen rechtsextremer Ver-
haltensweisen, die von Wahlverhalten hin zur Anwendung von Gewalt und Terror reichen. 
Dass ein nicht unwesentlicher Zusammenhang zwischen Gewaltbereitschaft bzw. -befür-
wortung und rechtsextremen Positionen besteht, konnte genauso nachgewiesen werden 
wie die Tatsache, dass rechts-autoritäre Einstellungen als Prädiktor für Wahlverhalten fun-
gieren (vgl. Decker & Brähler, 2016; Dunwoody & Plane, 2019 sowie Schuler et al., 2020). 

Die Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) nach Wilhelm Heitmeyer (2012) 
weist gewisse Überschneidungen zum Konzept des Rechtsextremismus auf, beinhaltet 



22 
 
 

aber lediglich soziale Facetten rechtsextremer Einstellungen und nicht politische Orien-
tierungen. Eine Analyse der Einstellungen der GMF sind nicht ausreichend um rechtsext-
reme Einstellungspotenziale einzuschätzen (Heller et al. 2020, S. 155). 

Im englischsprachigen Raum kommt es oft zu einer Vermengung der Konzepte von 
Rechtsextremismus und Autoritarismus, was im Begriff des „Right-wing authoritarianism“ 
(vgl. Altemeyer 1981, 1988 & 1996) Ausdruck findet. Heyder und Decker (2011) machen 
sich für eine Trennung der Konzepte stark. Autoritarismus ist in Anlehnung an die Idee 
des „Authoritarian Character“ (Adorno et al., 1950) als (sozialisationsbedingtes) Persön-
lichkeitsmerkmal zu verstehen, das zu vorurteilsbezogenen Einstellungen verschiedener 
Art führen kann. Autoritarismus kann so als erklärende Variable nicht aber als Unterkate-
gorie rechtsextremer Einstellungen angesehen werden und muss als solche separat er-
hoben werden.  

Diese Annahmen lassen sich auf den Islamismus entsprechend übertragen. So wurden 
Hinweise dafür gefunden, dass auch die Radikalisierungsprozesse im Hintergrund des Is-
lamismus in eine spezifische autoritäre Dynamik eingebunden sind. Beschrieben wird der 
Einfluss von patriarchal-autoritären Gesellschaften in den Herkunftsländern vieler Migran-
tinnen und Migranten. Dass diese auch bei Angehörigen der zweiten oder dritten Gene-
ration zum Tragen kommen können, wird mit dem Autoritätsverlust des Vaters in westli-
chen Industrienationen in Verbindung gebracht. Während Autorität bzw. Autoritativität 
in der Erziehung trotz des Verlusts des sozio-ökonomischen Einfluss von Männern und 
Vätern in der Erziehung weiterhin eine Rolle spielt, stehen die in noch stärker patriarchal 
geprägten Gesellschaften angebotenen Kompensations- bzw. Entschädigungsmöglich-
keiten nicht mehr zur Verfügung. Die identifikatorische Teilhabe an der Macht des Vaters 
muss durch den realen Machtverlust desselben scheitern. Charlier beschreibt diese Dy-
namik in der von ihr so bezeichneten „postmigrantischen Sozialisation“ (Charlier 2017, S. 
77). Dieses Spannungsverhältnis kann und wird zum Teil durch die Suche nach einer wei-
terhin mächtigen Autorität im frühen Erwachsenenalter kompensiert, nach Ansicht der 
Autorin nimmt deshalb die religiöse Autorität im Sinne eines radikalisierten Islam gerade 
in den Generationen eine prominente Position ein, die selbst nicht migriert sind. Als Ersatz 
für den schwachen Vater, soll die Lücke in einer trotzdem auf Autorität aufbauende Sozi-
alisationserfahrung geschlossen werden (Charlier 2017, S. 140). 

An dieser Stelle ergeben sich nicht nur mit Blick auf autoritäre Dynamik, sondern auch 
hinsichtlich der strukturellen Ähnlichkeit von rechtsextremen und islamistischen Jugend-
gruppen eine weitere auffällige Parallelität: Es handelt sich um männer-bündische Grup-
pen, die Lösung der Geschlechterspannung durch eine simulierte Männerherrschaft im 
Binnenverhältnis ist ein Bindeglied islamistischer und extrem-rechter Gruppen. Auf der 
Erscheinungsebene lässt sich mit dem Antisemitismus ein weiteres Merkmal autoritärer 
Bewegungen ausmachen, die sich ansonsten scheinbar konträr gegenüberstehen (Weiß 



23 
 
 

2017). Der religiöse Fundamentalismus (Bohleber 2010) wie auch der Rechtsextremismus 
(Bohleber 1996) entpuppen sich deshalb bei genauerem Hinsehen „als maskierter Nihilis-
mus“ (Türcke 2003), bei der fundamentalen Verunsicherung mit entsprechender Radika-
lisierung begegnet wird, ohne doch die empfundene Lücke schließen zu können.  

Neuere Studien weisen entsprechend darauf hin, dass Interdependenzen zwischen spe-
zifisch religiösen Haltungen und Vorurteilen bestehen. Sie zeigen weiterhin auf, dass Ein-
stellungen wie religiöser Dogmatismus und Autoritarismus statistisch zusammenhängen 
(Hunsberger und Jackson 2005; PEW 2018). Die Zugehörigkeit zu einer Religion dient vor 
allem aber als ein „Referenzpunkt für die Ablehnung einer sozialen Gruppe“ (Pickel und 
Yendell 2018, S. 218). Die daraus resultierende Abwertung bzw. Radikalisierung entfaltet 
dann aber, abhängig von weiteren Faktoren, sehr unterschiedliche Dynamiken, etwa in 
Form von Fremdenfeindlichkeit, Ethnozentrismus, Abgrenzung und die Wahrnehmung 
einer bedrohlichen „kulturellen Überfremdung“ befördernd (Pickel & Yendell 2018, S. 237). 
Auf der Seite der muslimischen Minderheiten in Deutschland können Einstellungen wie 
religiöser Dogmatismus und Autoritarismus ebenfalls in einer Radikalisierung resultieren, 
allerdings unterscheiden sich hier die Motive und führen zu anderen Dynamiken. So be-
fördert etwa die Position als diskriminierte und abgewertete soziale Gruppe eine Abschot-
tung aus der Gesellschaft, verursacht Identitätskonflikte und das Gefühl nicht anerkannt 
zu werden. Ein Rückzug in eine Bezugsgruppe, die Möglichkeiten der Identität und Zu-
gehörigkeit anbietet, kann hierbei letzten Endes auch zur Überidentifizierung und Radi-
kalisierung durch dieselbige führen (Celik et al. 2021; Rommelspacher 2001; Rommelspa-
cher 1995). 

Besondere Aufmerksamkeit muss in der Forschung auf die Rolle der Geschlechterspan-
nung gelegt werden. Wie schon in der Vergangenheit, so zeigen sich auch in der Gegen-
wart zentrale Merkmale solcher entweder in dem Rechtsextremismus oder in dem Islamis-
mus radikalisierter Gruppen. Wie oben bereits erwähnt, zeichnet sie der Antisemitismus, 
aber auch die Abwertung von Frauen aus. Dieser Antifeminismus (Höcker et al. 2020) ist 
dabei auch für die Analyse des Zustandekommens der Gewaltbereitschaft von größter 
Bedeutung (Pohl 2004). Es ist deshalb mit Blick auf die Radikalisierungsprozesse auch auf 
die gesellschaftliche autoritäre Dynamik zu achten, die eine Sehnsucht nach Autoritären, 
bzw. Ambivalenz gegenüber Moderne und modernen Gesellschaften ausmacht 
(Baumann 1992).   

  



24 
 
 

2.5 Die Relevanz der Religion für (Co-)Radikalisierung insbesondere in der 
Postadoleszenz? (Prof. Dr. Gert Pickel & Verena Schneider) 

Trotz dieser ideologischen und strukturellen Ähnlichkeiten zwischen Islamismus und 
Rechtsextremismus werden in der Literatur häufig (Co-)Radikalisierungsprozesse thema-
tisiert. Dabei wird Radikalisierung als der Prozess definiert, den Personen oder Gruppen 
durchlaufen, wenn sie dabei sind, zu Radikalen bzw. (im ungünstigsten Fall) zu Extre-
mist:innen werden. Co-Radikalisierungen hingegen werden als Reaktion auf die wahrge-
nommene Radikalisierung einer anderen Gruppe verstanden. Das Phänomen von parallel 
verlaufenden Prozessen der Radikalisierung und Co-Radikalisierung wird von verschiede-
nen Autoren unterschiedlich bezeichnet, z.B. als „cumulative extremism“ (Eatwell 2006), 
„cumulative radicalisation“ (Bartlett und Birdwell 2013), „reciprocal radicalisation“ (Bailey 
und Edwards 2017) oder „mutual radicalization“ (Moghaddam 2018). Ebner (2017a) spricht 
von einem „vicious circle“, also einem Teufelskreis, zwischen extrem-rechtem und islamis-
tischem Extremismus. In einer deutschen Publikation zum gleichen Thema verwendet sie 
den Begriff „Radikalisierungsspirale“ (Ebner 2017b), der dem Ansatz unseres Forschungs-
projekts sehr nahekommt. Ebner geht von einer wechselseitigen Bestärkung von radikalen 
und extremistischen Gruppen über die Wahrnehmung der Existenz und der Taten der 
anderen Gruppe aus. Dabei spielt die Chance auf eine sichtbare und effektive digitale 
Radikalisierung eine entscheidende Rolle (Ebner 2017b, 2019).  

Eatwell (2006, S. 205) definiert diesen wechselseitigen Prozess als „the way in which one 
form of extremism can feed off and magnify other forms”. Moghaddam (2018, S. 4) be-
schreibt die gegenseitige Radikalisierung als einen dynamischen, destruktiven Prozess, in 
dessen Verlauf zwei Gruppen in Reaktion auf wahrgenommene Bedrohungen vermehrt 
extreme Haltungen gegenüber der anderen Gruppe entwickeln, sich in ihren Ansichten 
immer weiter voneinander entfernen, Ressourcen für Angriffe mobilisieren und schließlich 
versuchen, einander gegenseitig zumindest zu schwächen, wenn nicht sogar zu zerstören. 
Wichtig für ihn ist dabei, dass gegenseitige Radikalisierung ausschließlich aufgrund von 
und durch Interaktionen zwischen verschiedenen Gruppen erfolgen kann.  

Ergänzend hierzu wird im Teilprojekt von Prof. Dr. Gert Pickel und Verena Schneider un-
tersucht, inwiefern auch medial vermittelte, sogenannte parasoziale Kontakte, Radikali-
sierungsprozesse begünstigen können, ohne dass tatsächlich eine Interaktion stattfindet. 
Dies könnte helfen zu verstehen, warum in Ostdeutschland, wo sehr wenige Muslim:innen 
leben, islamfeindliche Positionen stärker ausgeprägt sind als in Westdeutschland (Yendell 
2014; Yendell 2016; Pickel und Yendell 2016; Yendell und Pickel 2019). Auch die digitalen 
Möglichkeiten der Digitalisierung werden im Blick behalten. 



25 
 
 

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass in all diesen Beiträgen empirisch unter 
Nutzung verschiedener Methoden (Umfragen, ethnographische Untersuchung, teilneh-
mende Beobachtung) Hinweise auf beachtliche Wechselwirkungen von Radikalisierung 
und Co-Radikalisierung gegeben werden. Ein genaueres, vor allem erfolgversprechende 
Präventionsmaßnahmen enthaltendes Gesamtbild muss allerdings trotz dieser beachtli-
chen Vorarbeit erst noch gezeichnet werden.  

Der Fokus des Teilprojektes von Prof. Dr. Gert Pickel und Dr. Verena Scheider (Universität 
Leipzig) liegt auf der Rolle der Religion für Radikalisierungs- und Co-Radikalisierungspro-
zesse und richtet dabei ein besonderes Augenmerk auf die Phase der Postadoleszenz, 
also die Phase zwischen Jugend und Erwachsenenalter (Hurrelmann und Quenzel 2016; 
Zinnecker 1987). Dafür überprüft das Projektteam insgesamt fünf Hypothesen, die im Fol-
genden auch als Orientierungsrahmen für den gegenwärtigen Forschungsstand verwen-
det werden. 

Die erste Hypothese befasst sich mit religiösen Gemeinschaften als möglichem Ziel für 
Diskriminierung: Religiöse Gemeinschaften, insbesondere der Islam, eignen sich besonders 
gut als Referenzgruppe für Abwertungsprozesse und Diskriminierung und somit Ausgangs-
punkt für Co-Radikalisierung bzw. Radikalisierung mit dem Zielpunkt Anti-Islam. 

Unter anderem aus der Forschung zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (Heit-
meyer 2003-2011) wissen wir, dass Diskriminierung und Abwertung sozialer Gruppen nicht 
nur z.B. aufgrund des Alters, des Geschlechts, der Geschlechtsidentität, einer Behinde-
rung, der ethnischen Herkunft oder der sozialen Klasse, sondern auch aufgrund der (ver-
muteten bzw. zugeschriebenen) religiösen Zugehörigkeit erfolgen kann (Antisemitismus, 
Islamfeindlichkeit). Aktuell besonders stark verbreitet sind in Deutschland und Europa 
gruppenbezogene Vorurteile und Bedrohungswahrnehmungen gegenüber „dem Islam“ 
und „den Muslimen“: So nimmt mehr als die Hälfte der Bevölkerung den Islam als sehr 
oder eher bedrohlich wahr (51% in Westdeutschland, 58% in Ostdeutschland; Bertels-
mann Religionsmonitor 2017; Pickel 2013, S. 37; Pickel 2019a, S. 80). Diese Bedrohungs-
wahrnehmungen besitzen eine zentrale Zugkraft für antimuslimischen Rassismus bzw. 
Vorurteile (Kaya 2015; Pickel und Yendell 2016; Pickel et al. 2020b; Pickel und Öztürk 2019).  

Auch Studien, welche über den Weg einer Vorurteilsabfrage mittels Statements agieren, 
weisen in die Richtung einer beachtlichen Existenz von antimuslimischen Vorurteilen. In 
der neuesten Leipziger Autoritarismus Studie (2020) stimmen 27,4% der Aussage „Musli-
men sollte die Zuwanderung nach Deutschland untersagt werden“ zu, 44,8% der Aussage 
„Durch die vielen Muslime hier fühle ich mich wie ein Fremder im eigenen Land“ – auch 
hier mit signifikant höheren Zustimmungswerten in Ostdeutschland als in Westdeutsch-
land (Decker und Brähler 2020, S. 62). Die Leipziger Autoritarismus Studie erfasst 



26 
 
 

gruppenbezogene Vorurteile bereits seit 2002, seit 2014 auch antimuslimische Vorurteile. 
Etwas niedrigere Werte erbringt die seit 2014 seitens des Instituts für interdisziplinäre 
Konflikt- und Gewaltforschung (IKG) in Bielefeld organisierte Mitte-Studie der Friedrich-
Ebert-Stiftung. Die geringeren Zahlen gegenüber der Leipziger Autoritarismus Studie bei 
Anwendung vergleichbarer Indikatoren sind auf unterschiedliche Erhebungsmethoden 
zurückzuführen (Zick et al. 2019). Ähnliches trifft auf die Erhebungen des Bertelsmann 
Religionsmonitors zu (Pickel 2019a; Pollack und Müller 2013). Eindeutig festzustellen ist 
über verschiedene Studien hinweg das bereits längerfristige Bestehen antimuslimischer 
Vorurteilsstrukturen. Auffällig ist das späte Einsetzen der Untersuchung dieser Vorurteile 
(Brettfeld und Wetzels; Heitmeyer 2003; Pollack et al. 2014). 

Solche Gruppenablehnungen religiöser Gruppen können rechtsextreme Einstellungen 
bestärken und zu Radikalisierungen auf dieser Seite führen. Diese Annahme basiert auf 
der Social Identity Theory (Tajfel 1982; Tajfel und Turner 1986) und der Integrated Threat 
Theory (Stephan und Stephan 2000; Stephan und Renfro 2016). Gemäß der Social Identity 
Theory wird das Verhalten von Menschen durch die Zugehörigkeit zu einer Gruppe be-
stimmt, die wiederum im Verhältnis zu anderen Gruppen definiert wird. Wichtig ist das 
Bedürfnis der Gruppenmitglieder nach einem positiven Selbstwert, der durch die Identi-
fikation mit der eigenen sozialen Gruppe, der In-Group, gestärkt werden kann. Diese 
Möglichkeit, den eigenen Selbstwert zu steigern, veranlasst Individuen dazu, die eigene 
Gruppe auf- und zugleich andere Out-Groups abzuwerten, d.h., sie unterstellen anderen 
sozialen Gruppen negative gruppenspezifische Eigenschaften. So können Ängste und Be-
drohungswahrnehmungen entstehen, wie z. B. die o. g. Bedrohungsgefühle gegenüber 
Muslim:innen. Solche wahrgenommenen Bedrohungen stehen im Zentrum der Integrated 
Threat Theory. Dabei unterscheidet die Theorie zwischen realistischen und symbolischen 
Bedrohungen (Stephan und Stephan 2017, S. 131–132; Stephan et al. 2016). Erstere stehen 
für wahrgenommene existenzielle Bedrohungen des physischen, politischen oder mate-
riellen Zustands der In-Group. Dies kann beispielsweise ein der Out-Group zugeschriebe-
ner Terroranschlag sein. Symbolische Bedrohungen beschreiben wahrgenommene Kon-
flikte um Normen, Werte oder Weltanschauungen verschiedener Gruppen (Velasco 
González et al. 2008).  

Hierunter fällt z. B. die von PEGIDA befürchtete „Islamisierung des Abendlandes“. Wahr-
genommene Bedrohungen sind der Integrated Threat Theory zufolge ein Ausgangspunkt 
für die Entstehung gruppenbezogener Vorurteile. Dies schließt die umgekehrte Konstruk-
tion der Social Identity Theory jedoch nicht aus, wonach die Ablehnung einer Gruppe sie 
mit der Zeit immer bedrohlicher erscheinen lässt. 



27 
 
 

Wie entsprechende Beiträge in der Fachliteratur zeigen, können die bis in die Mitte der 
Gesellschaft hinein verbreiteten Vorurteile und Bedrohungswahrnehmungen gegenüber 
Muslim:innen Rechtspopulist:innen und Rechtsextremist:innen zur Mobilisierung ihrer An-
hängerschaft dienen (Schmitt-Beck 2014; Pickel und Yendell 2016; Pickel 2017; Pickel 2018; 
Pickel und Pickel 2018; Pickel 2019b; Pickel 2020; Koppetsch 2017, S. 221–225; Velasco 
González et al. 2008). Sie setzen an diesen möglicherweise mit anderen Gruppen geteilten 
Vorurteilen an und versuchen dadurch, Individuen auch für andere rechtspopulistische 
Forderungen und Argumentationen bzw. für rechtsextreme Ideologien zu gewinnen. Die 
Ablehnung von Angehörigen des Islam kann somit einen Ausgangspunkt für (Co-)Radi-
kalisierungsprozesse in Richtung Anti-Islam darstellen. 

Die zweite Hypothese stellt einen Bezug zwischen einer dogmatisch-fundamentalisti-
schen Religiosität und Radikalisierungsprozessen her: Religiöse Zugehörigkeiten mit ins-
besondere dogmatischer Ausrichtung können Radikalisierungsprozesse bestärken. Anhand 
von Umfragedaten zeigen verschiedene Studien, dass konservative Gläubige, die tenden-
ziell traditionellen Wertvorstellungen anhängen und ein eher exklusivistisches Religions-
verständnis haben, häufiger vorurteilsbehaftet sind und sich öfter kritisch gegenüber 
Muslim:innen (sowie auch allgemein gegenüber Migrant:innen) positionieren (Altemeyer 
und Hunsberger 1992; Laythe et al. 2002;  Altemeyer 2003; Johnson 2011; Rebenstorf 2018; 
Bridges 2018; Pickel et al. 2020a; Pickel et al. 2020b). Koopmans (2015) weist den Zusam-
menhang zwischen Fundamentalismus und out-group hostility empirisch nicht nur für die 
einheimische christliche Bevölkerung in Deutschland und fünf weiteren westeuropäischen 
Ländern nach, sondern auch für in diesen Ländern lebende Muslim:innen mit Zuwande-
rungsbiographie aus der Türkei und Marokko sowie ihre Nachkommen. Konkret unter-
sucht er feindliche Einstellungen gegenüber Homosexuellen, Jüd:innen und Muslim:innen 
(bei christlichen Befragten) bzw. gegenüber westlichen Ländern (bei muslimischen Be-
fragten). Dabei betont er, dass Fundamentalismus von anderen Formen starker Religiosi-
tät unterschieden werden muss. So steht starke christliche Religiosität an sich in keinem 
signifikanten Zusammenhang zu höherer out-group hostility, wenn auf Fundamentalismus 
kontrolliert wird.  

Bei starker muslimischer Religiosität verbleibt bei Kontrolle auf Fundamentalismus zwar 
ein Zusammenhang mit einem höheren Level an feindlichen Einstellungen gegenüber 
Fremdgruppen, dieser ist jedoch schwach ausgeprägt (Koopmans 2015, S. 50).  

Nun sind feindliche Einstellungen gegenüber anderen Gruppen nicht gleichzusetzen mit 
der Bereitschaft, ihnen gegenüber auch körperliche Gewalt einzusetzen. Allerdings kann 
die Kombination aus einem fundamentalistischen Glauben an eine absolute Wahrheit, 
Feindlichkeit gegenüber anderen Gruppen und einem Gefühl der Bedrohung gegenüber 



28 
 
 

der In-Group eine Minderheit an Personen dazu veranlassen, entsprechend ihrer Über-
zeugungen – auch unter Einsatz von Gewalt – zu handeln. Abschließend weist Koopmans 
(2015, S. 53) darauf hin, dass der Zusammenhang zwischen religiösem Fundamentalismus 
und politischem Radikalismus sowie Gewalt noch nicht ausreichend erforscht ist. Im Rah-
men unseres Teilprojekts möchten wir dazu beitragen, diese Forschungslücke zu schlie-
ßen. Entsprechend erscheint es uns sinnvoll, anhand dieser Hypothese empirisch näher 
zu überprüfen, inwiefern exklusivistische und fundamentalistische Ausrichtungen der ei-
genen Religionszugehörigkeit Radikalisierungsprozesse bestärken können.  

Die dritte Hypothese adressiert die Wirkung der öffentlichen Meinung auf (Co-)Radikali-
sierungs-prozesse Richtung Anti-Islam: Das öffentliche Meinungsbild von Religionsge-
meinschaften und ihre Ethnisierung schafft ein Umfeld für eine über kulturelle Differenzen 
gerechtfertigte Radikalisierung. Zur Darstellung von Muslim:innen bzw. Migrant:innen in 
den Medien gibt es bereits mehrere Studien (z.B. Said 1997; Hafez und Richter 2007; Bach 
et al. 2011; Frindte und Dietrich 2017; Bleich et al. 2017; Bleich und van der Veen 2018; 
Bleich et al. 2018; Harz 2020; Krishna-Hensel 2018; Müller 2018; Saeed 2007; Schiffer 2005). 
In ihrer Analyse der zwischen 1998 und 2009 erschienenen britischen Zeitungsartikel zum 
Thema Islam bzw. Muslim:innen stellen Baker et al. (2013, S. 126–128) fest, dass der Begriff 
der (i.d.R. als homogen imaginierten) „muslimischen Gemeinschaft“ häufig im Zusam-
menhang mit Ausdrücken wie „jemanden gegen sich aufbringen“, „beleidigend“, „aufge-
bracht“, „Aufruhr“, „Groll“ und „Ärger“ thematisiert wird. Zudem wird die muslimische Ge-
meinschaft oft als von der restlichen britischen Gesellschaft separiert beschrieben, was 
z.B. Begriffe wie non-assimilation, „einen Keil zwischen etwas treiben“, „zu wenig Ver-
ständnis“ oder „siedender Konflikt“ suggerieren. Thematisch wird die muslimische Ge-
meinschaft mit der Vorstellung einer Gegenreaktion bzw. Angriffen auf sie in Verbindung 
gebracht, zusammen mit Befürchtungen über die Beziehungen zwischen ihr und Nicht-
Muslim:innen sowie über das Ausmaß, in welchem diese Gemeinschaft entfremdet ist, 
was zu Extremismus, Radikalisierung und Terrorismus führen könnte. Muslim:innen wer-
den also als homogene, leicht zu verärgernde, von der restlichen Gesellschaft abgeschot-
tete community beschrieben, die die Gefahr der gewalttätigen Radikalisierung ihrer Mit-
glieder birgt.  

Im Rahmen unseres Projektes möchten wir die Wirkungen der medialen Darstellung von 
Muslim:innen auf Einstellungen gegenüber dem Islam und dadurch auch auf Radikalisie-
rungs- und Co-Radikalisierungsprozesse  genauer untersuchen. Wichtig ist in diesem Zu-
sammenhang die Kontakthypothese (Allport 1979; Pettigrew 1998; Pettigrew und Tropp 
2006), wonach Intergruppenkontakte zum Abbau von Vorurteilen gegenüber Mitgliedern 
der Out-Group beitragen. In Gegenden, in denen solche Kontakte aufgrund der geringen 



29 
 
 

Anzahl dort lebender muslimischer Migrant:innen kaum möglich sind (z.B. in Ostdeutsch-
land oder auch in einigen Ländern Osteuropas), machen sich Bürger:innen vor allem 
durch die Darstellung von Muslim:innen in den Medien ein Bild von dieser Gruppe (so-
genannte parasoziale Kontakte). Wenn nun Medien gemäß der ihnen eigenen Logik „Only 
bad news is good news“ über Muslim:innen vor allem im Zusammenhang mit terroristi-
schen Anschlägen oder anderen Formen von Kriminalität berichten, hat das einen Effekt 
auf islamfeindliche Einstellungen, der in Ostdeutschland möglicherweise stärker ausfällt 
als in Westdeutschland. Hinzu kommt, dass Religionsgemeinschaften in den ostdeutschen 
Bundesländern aufgrund der sozialistischen Vergangenheit generell kritischer gesehen 
werden. Dies könnte im ungünstigsten Fall ein Umfeld für eine Radikalisierung in Richtung 
Anti-Islam schaffen. 

Die vierte Hypothese beschäftigt sich mit der entwicklungspsychologischen Phase der 
Adoleszenz bzw. Postadoleszenz: Gerade in dynamischen Lebensbedingungen befindliche 
junge Erwachsene sind besonders anfällig für Radikalisierung. (Sozial-)Psychologische Stu-
dien zeigen, dass Adoleszenz an sich bereits einen Risikofaktor für Radikalisierung dar-
stellt. So wird die Jugend als eine Phase der Turbulenzen und der Reorganisation be-
schrieben (Campelo et al. 2018, S. 8). Für manche Jugendliche bedeuten die in dieser Zeit 
erfolgende Ablösung von den Eltern und das Finden einer eigenen Identität einen Verlust 
an Sicherheit und manchmal auch Angst vor Einsamkeit bzw. davor, verlassen oder im 
Stich gelassen zu werden. Diese Erfahrungen sind gerade in der Zeit der Identitätsausbil-
dung von besonderer Durchschlagskraft (Scherr 2009; Krüger und Grunert 2010; Liebsch 
2012; Hurrelmann und Quenzel 2016; Erikson 2017; Lange et al. 2018). Teil einer radikalen 
Gruppe zu sein, kann Jugendlichen und auch gerade in den identitätsbildenden Über-
gangsprozessen ins Erwachsenenleben ein Gefühl von Zugehörigkeit, Bedeutung und 
auch eine Art Trost vermitteln. Zudem wirken die beschriebenen Prozesse der Social Iden-
tity Theory als Hilfe für die Ausbildung von Selbstvertrauen und das Gefühl Kontrolle über 
sein Leben zu besitzen. Dies kann auch auf junge Menschen zutreffen, die sich (aus-
schließlich) im Internet radikalisieren: 

In diesem quasi-öffentlichen und halbprivaten Raum gewinnt eine Dimension 
eine besondere Bedeutung, die man antianomisch nennen mag. Sie gibt dem 
Internetnutzer das Gefühl, zu einer „verschworenen Gemeinschaft“ zu gehö-
ren, mag sie auch virtuell sein. Zahlreiche Individuen, die unter der Anomie 
und Destrukturierung sozialer Bindungen leiden, finden im dschihadistischen 
Netz eine Gemeinschaft, deren Anziehung umso größer ist, als sie ein intensi-
ves Zugehörigkeitsgefühl vermittelt – das Gefühl, das Dasein gewinne einen 



30 
 
 

neuen Sinn im Kampf gegen einen durchtriebenen Feind (den Westen). 
(Khosrokhavar 2016, S. 98) 

Ähnliche Motive für ihren Szeneeinstieg nennen auch Jugendliche, die sich in Richtung 
Rechtsextremismus radikalisieren. Demnach suchen sie insbesondere nach einem Netz-
werk bzw. einer Gemeinschaft, die emotionalen und sozialen Schutz sowie Anerkennung 
und Rückhalt verspricht (Lützinger und Kraus 2010, S. 44; Fahrig 2020, S. 340).    

In einer jüngeren Studie untersuchen Kaddor et al. (2019) Islamfeindlichkeit speziell unter 
Jugendlichen. Sie kommen zu dem Schluss, dass viele junge Menschen zwar Allgemein-
wissen zum Islam aufweisen, allerdings häufig keinen Einblick in die vielfältigen Lebens-
welten von Muslim:innen in Deutschland haben. Die Autor:innen betonen, dass dieses 
generalisierte Wissen (im Gegensatz zur Kenntnis der Lebensrealitäten) muslimfeindliche 
Einstellungen nicht mindert, sondern sogar befördern kann. Interessant ist auch ihr Be-
fund, dass Jugendliche, die selbst religiös sind und denen ihr eigener Glaube wichtig ist, 
dem Islam tendenziell negativer gegenüberstehen als andere. Dies korrespondiert aller-
dings nicht mit Befunden, dass, wie oben beschrieben, (mehrheitlich konfessionslose) 
Ostdeutsche islamfeindlicher eingestellt sind als die (überwiegend konfessionsgebunde-
nen) Westdeutschen. Wie genau Jugend mit Islamfeindlichkeit und Radikalisierung zu-
sammenhängt und welche Rolle Religion dabei spielen könnte, bleibt insofern eine noch 
an vielen Stellen offene Frage, der wir im Rahmen des Projekts nachgehen wollen. 

Die fünfte Hypothese thematisiert ebenfalls den Zusammenhang von Religiosität und Ra-
dikalisierung, fokussiert dabei jedoch die positive Wirkung, die Religion z.B. in der Prä-
vention, Intervention oder auch der Deradikalisierung von politischem bzw. religiösem 
Extremismus haben kann: Gerade auch (liberale) religiöse Gemeinschaften sind durch ihren 
Fundus an Sozialkapital und die bestehenden Gelegenheitsstrukturen in der Lage, Radika-
lisierungsprozessen entgegenzuwirken.  

Auch zur Vorurteile abbauenden bzw. menschenfeindlichen Einstellungen vorbeugenden 
Wirkung einer eher liberalen Religiosität gibt es bereits mehrere Publikationen (z.B. 
Burch-Brown und Baker 2016; Rebenstorf 2018; Pickel et al. 2020a; Pickel et al. 2020b).  

So setzt sich Batson (2013) mit dem Zusammenhang von Religion, Toleranz und univer-
sellem Mitgefühl auseinander, Beck (2008) thematisiert ebenso wie Weingardt (2007) ne-
ben dem Gewaltpotenzial von Religionen auch deren Friedensfähigkeit, und Huber und 
Yendell (2019) stellen sogar einen immunisierenden Effekt christlicher Religiosität auf 
rechtspopulistische und rechtsextreme Einstellungen in Ostdeutschland fest. Mit 
„Xenosophia and Religion. Biographical and Statistical Paths for a Culture of Welcome“ 
legten Streib und Klein (2018) ein umfangreiches Werk über die positive Wirkung von 



31 
 
 

Religiosität auf den Abbau von Vorurteilen und für das Schaffen einer Willkommenskultur 
gegenüber Geflüchteten und Migrant:innen in Deutschland vor. 

Bei der Prüfung dieser Hypothese wollen wir insbesondere das Konzept des Sozialkapitals 
von Putnam (2001; 2010) berücksichtigen. Dies bezieht sich auf Kontakte zwischen Indivi-
duen bzw. auf soziale Netzwerke und auf die Regeln der Gegenseitigkeit und Vertrauens-
würdigkeit, die diese auszeichnen. So bieten religiöse Gemeinschaften z. B. durch die 
Möglichkeit zum sozialen Engagement für Geflüchtete oder auch durch Veranstaltungen 
zum interreligiösen Dialog Gelegenheitsstrukturen für Kontakte mit Muslim:innen. Im 
Zuge dieser Kontakte könnten gemäß der Kontakthypothese bestehende Vorurteile ab-
gebaut werden, was wiederum möglichen Radikalisierungsprozessen entgegenwirken 
würde. 

In unserem Projekt möchten wir die aufgezeigten Forschungslücken, z.B. zu den Zusam-
menhängen zwischen Fundamentalismus, politischem Extremismus und Gewalt (Koop-
mans 2015, S. 53) und zu den Bezügen zwischen Jugend, muslimfeindlichen Einstellungen 
bzw. feindlichen Einstellungen gegenüber „dem Westen“ und Radikalisierung, aufnehmen 
und einen Beitrag zu deren Schließung leisten. Besondere Aufmerksamkeit wollen wir 
dabei auf die Wirkung von Religion bzw. Religiosität für Radikalisierungsprozesse richten. 
So können sie eine bestärkende Wirkung besitzen, allerdings kann die Einbindung in re-
ligiöse Gemeinschaften auch Radikalisierung entgegenwirken.  

 

2.6 Die Rolle von sozialen, religiösen und theologischen Umfeldfaktoren bei der 
Radikalisierung junger Muslim:innen (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin  
Mücke) 

Auch das Teilprojekt von Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan und Marvin Mücke (Universität Osnab-
rück) widmet sich der Frage nach sozialen, religiösen und theologischen Umweltfaktoren 
in der Radikalisierung jugendlicher und post-adoleszenter Muslim:innen. Im Fokus steht 
dabei die Frage, inwiefern der Islam ein Faktor in der Radikalisierung darstellt – auch wird 
die Rolle sozialer Umweltfaktoren in der Radikalisierung diskutiert. Zudem werden die 
Diskussionen zu Beziehungen zwischen Konversion und Radikalisierung nachgezeichnet. 
Darin wird erkennbar, dass unter Konvertit:innen ein besonderes Radikalisierungspoten-
tial wahrgenommen wird.  

Die Frage nach Religion als Faktor der Radikalisierung ist in der Forschung seit langer Zeit 
umstritten (Aslan et al. 2018; Kiefer 2020; Roy 2006; Kepel 2017; Roy 2009). In der Radika-
lisierungsforschung können dabei zwei zueinander entgegengesetzte Lager ausgemacht 



32 
 
 

werden. Auf der einen Seite besteht die Annahme, dass der Islam sich radikalisiert hat 
und eine bestimmte Lesart des Islam zu einer Radikalisierung führen könnte. Auf der an-
deren Seite steht die Sichtweise, dass der Islam keinen ursächlichen Faktor in der Radika-
lisierung darstellt. Vielmehr sind soziale, jugendkulturelle und biografische Faktoren ent-
scheidende Radikalisierungsfaktoren.  

Vertreter:innen der ersten These behaupten nicht, dass der Islam an sich zu Radikalisie-
rung führt. Dennoch sehen sie eine Radikalisierung des Islams als ausschlaggebend für 
Radikalisierungsprozesse an. Der französische Soziologe Gilles Kepel ist der Ansicht, dass 
sich der Islam zunehmend radikalisiert hat (2017). Islamistische Gruppen wie die Muslim-
brüder, Tablighi Jamaat oder Salafisten würden zunehmend um Deutungshoheit über 
den gesamten Islam kämpfen (Kepel 2017, S. 197). Laut Kepel seien urbane abgeschottete 
islamische Milieus, wie sie in Belgien oder Frankreich vorzufinden seien, der Ursprung 
islamistischen Terrorismus (Kiefer 2020, S. 15). Dass eine Radikalisierung des Islams mög-
lich ist, bekräftigt Pfahl-Traughber (2007). Ihm nach bestünde eine „Islamismuskompati-
bilität“ des Islams, wonach eine islamistische Deutung des Islams, eine durchaus mögliche 
Auslegung der islamischen Ursprungsquellen (Koran und Sunna) darstelle. Mit Blick auf 
eben diese Quellen sei es nicht möglich den Islamismus als unislamisch abzutun. In wei-
teren nationalen und internationalen Studien wird der Frage nach der Relevanz islamisti-
scher Ideologien als Ursache von Radikalisierungsprozessen nachgegangen (Holbrook 
und Horgan 2019; Goertz 2020). Für Goertz (2020) spielt die Ideologie des Islamismus, 
neben radikalen Angeboten im Internet und dem islamistischen Milieu eine entschei-
dende Rolle. Man könne den Erfolg islamistischer Gruppen, der über Ländergrenzen hin-
aus bestehe und somit in Gesellschaften mit unterschiedlichen sozialen und ökonomi-
schen Strukturen vorzufinden sei, nicht ohne einen Rückgriff auf die Wirkmächtigkeit der 
Ideologie erklären (Goertz 2020, S. 183). Dawson (2017) kritisiert aus dieser Perspektive 
Studien, in denen dem Islam bzw. dem Islamismus keine entscheidende Rolle in der Ra-
dikalisierung zugeschrieben wird, weil die Forschenden durch ihren säkulären Blickwinkel 
a priori die Relevanz von Religion als gering erachten würden. 

Die genannten Studien schreiben dem Islamismus eine wichtige Rolle in der Radikalisie-
rung jugendlicher und post-adoleszenter Muslim:innen zu. Sie sind jedoch eher eine Min-
derheit in der Literatur. Die momentan vorherrschende These unter Forschenden und 
Präventionsakteuren ist eher, dass der Islam an sich keinen oder einen geringen ursäch-
lichen Faktor in der Radikalisierung darstellt (Kiefer 2020; Kiefer et al. 2018; Toprak und 
Weitzel 2019; Nordbruch 2016; Veldhuis und Staun 2009). Stattdessen bestehe ein instru-
mentelles Verhältnis zwischen dem Islam und Gewaltausübung (Kiefer 2020). Der franzö-
sische Politikwissenschaftler Oliver Roy versteht den gewalttätigen Islamismus unserer 



33 
 
 

Zeit nicht als Fortsetzung einer islamischen Tradition, sondern als eine moderne Reaktion 
auf die Verwestlichung und Säkularisierung des Islams (Roy 2006). Nach Roy lägen die 
Gründe für eine Radikalisierung in den schwierigen sozialen und ökonomischen Umstän-
den, in denen sich viele französische Migrant:innen und Kinder von Migrant:innen wie-
derfänden. Ein radikales Islamverständnis ist seiner Auffassung nach weniger ein Auslöser 
der Radikalisierung als vielmehr eine Ausdrucksform von Unzufriedenheit und Protestver-
halten.  

Auch in der deutschsprachigen Forschung überwiegt gegenwärtig die These, dass ein 
komplexes Zusammenspiel einer Vielzahl individueller, sozialer, psychologischer und ge-
sellschaftlicher Faktoren (Veldhuis und Staun 2009, S. 62) zu einer Radikalisierung führen 
könnten. Einzelne Radikalisierungsprozesse würden dabei immer individuell verlaufen 
(Ceylan und Kiefer 2018, S. 6). Als Faktoren, die eine Person anfällig für Radikalisierungs-
versuche machen könnten, sind – wie bereits erwähnt - insbesondere Ausgrenzungs- und 
Diskriminierungserfahrungen (Sirseloudi 2012; Nordbruch 2016; Al Raffie 2013; 
Bundeszentrale für politische Bildung 30.8.2019) sowie kritische Lebensereignisse (Kiefer 
2020, S. 20; Srowig et al. 2018, S. 6; Veldhuis und Staun 2009, S. 63; Toprak und Weitzel 
2019, S. 156) zu nennen. Gerade kritische Lebensereignisse gelten gegenwärtig als eine 
besonders gute Erklärung für Radikalisierungsprozesse (Srowig et al. 2018, S. 6; Kiefer 
2020). Demnach könnten einschneidende Lebensereignisse, wie der Tod eines Bekannten 
oder das ständige Scheitern in der Berufswelt, mögliche Auslöser einer Radikalisierung 
darstellen, wenn die Personen nicht über ausreichende Bewältigungsressourcen verfüge 
(Kiefer 2020). 

Befürworter dieses Lagers führen an, dass viele Biographien islamistischer Terroristen sich 
bereits vor der Tat durch Delinquenz und Kriminalität auszeichneten (Neumann und Basra 
2016; Er 2020). So sei z.B. der Attentäter Anis Amri vor dem Anschlag am Berliner Breit-
scheidplatz im Dezember 2016 mehr durch Drogenkonsum und kriminelle Tätigkeiten als 
durch religiöse Frömmigkeit aufgefallen (Logvinov 2017, S. 6). 

Als weiteres Argument für die Bedeutung individueller, sozialer, psychologischer und ge-
sellschaftlicher Faktoren in der Radikalisierung wird angeführt, dass Menschen aus dem 
islamistischen Milieu meist über nur sehr rudimentäres religiöses Wissen verfügen würden 
(Holbrook und Horgan 2019, S. 4). Laut einer Studie von Osnabrücker Forschern, die ein 
salafistisch-jihadistisches Chatprotokoll ausgewertet haben, trifft diese Vermutung tat-
sächlich zu (Kiefer et al. 2018, S. 56). Es bleibt jedoch möglich, dass es neben den gering-
ideologisierten Personen auch hochideologisierte Führungspersonen in islamistischen 
Gruppen mit besseren religiösen Kenntnissen gibt. 



34 
 
 

Ausgehend von der Annahme, dass Radikalisierung vor allem soziale, psychologische und 
gesellschaftliche Gründe hat, ergibt sich ebenfalls die Möglichkeit radikale Ideologien wie 
den Salafismus in Deutschland als eine jugendkulturelle Bewegung zu verstehen (El-
Mafaalani 2014; Leonhard 2016). Bei dieser Sichtweise wird die Attraktivität radikaler Grup-
pen für Jugendliche in den Vordergrund gestellt. Demnach würden radikale Bewegungen, 
sowie radikale Gruppierungen vor allem jugendspezifische Bedürfnisse nach Zugehörig-
keit, Provokation und Abgrenzung befriedigen (Ceylan und Kiefer 2018, S. 47; Dantschke 
2017; Yuzva Clement 2020, S. 122). Ein besonderes Attraktivitätsmerkmal stelle die „ethni-
sche Blindheit“ salafistischer Gruppen dar, die gerade für Jugendliche, die Ausgrenzungs-
erfahrungen erlebt haben, attraktiv erscheinen könnten (Ceylan und Kiefer 2013, S. 75). 
Bedürfnisse wie Abgrenzung von der Mehrheitsgesellschaft könnten z.B. durch das Tra-
gen bestimmter Kleidung oder den Gebrauch religiöser Floskeln befriedigt werden 
(Ceylan und Kiefer 2018, S. 27).  

Obwohl weitgehend Einigkeit besteht, dass Radikalisierung als ein multifaktorielles Pro-
zessgeschehen aufgefasst werden muss, bestehen noch immer grundlegende Fragen in 
der Forschung (Kiefer 2020, S. 19). Es wird diskutiert welche Faktoren in Radikalisierungs-
prozessen wirksam sind und wie diese zu gewichten sind. Des Weiteren ist nicht abschlie-
ßend geklärt, wie und in welchem Ausmaß sich diese Faktoren miteinander verschränken. 
Auch gibt es Diskussionen zu der Frage, inwiefern Radikalisierung ein passageres Phäno-
men darstellt oder zu irreversiblen statischen Haltungen führt. Das Teilprojekt von Prof. 
Dr. Dr. Rauf Ceylan und Marvin Mücke geht diesen Fragen nach in dem es versucht mit-
hilfe von biografischen Interviews Radikalisierungsprozesse zu rekonstruieren. 

Die hier aufgerissene Debatte um Religion als Faktor der Radikalisierung findet in 
Deutschland besonders auch in Bezug auf die Präventions- und Deradikalisierungsarbeit 
statt. Publikationen von Präventionsakteuren mit Praxiserfahrung bestärken die An-
nahme, dass der Islam eine den sozialen Umweltfaktoren untergeordnete Rolle spielt 
(Toprak und Weitzel 2019; Mücke 2016; El-Mafaalani et al. 2016; Nordbruch 2016; Er 2020). 
Dies bedeutet für die Präventions- und Deradikalisierungsarbeit, dass der Fokus präven-
tiver und intervenierender Maßnahmen nicht primär auf dem Entkräften theologischer 
Argumentationen liegen sollte, sondern eher auf der Bearbeitung der zugrunde liegen-
den sozialen Problemlagen.  

Neben den zwei zuvor beschriebenen Standpunkten bezüglich Religion als Faktor der 
Radikalisierung sind auch Mittelpositionen denkbar, die keinen Widerspruch zwischen den 
oben beschriebenen Perspektiven sehen. Hier sei zuerst einmal der amerikanische Sozi-
ologe Juergensmeyer zu nennen. Nach Juergensmeyer ist Religion kein ursächlicher 



35 
 
 

Faktor für Gewalt (Juergensmeyer 2017, S. 14). Dennoch kann religiöse Sprache einen ur-
sprünglich nicht-religiösen Konflikt entlang religiöser Bruchlinien erscheinen lassen und 
dadurch beeinflussen (Juergensmeyer 2017, S. 19). Mit solch einer Religionisierung nimmt 
ein Konflikt einen religiösen Mantel an, der ihn qualitativ von nicht-religiösen unterschei-
det. Eine weitere Perspektive auf die Frage nach Religion in der Radikalisierung bietet ein 
konstruktivistischer Ansatz an. Hiernach wäre nicht so sehr relevant, ob eine Person über 
theologisch „korrektes“ Wissen verfügt, sondern vielmehr wie religiöses Verständnis aus 
der Sicht des Gläubigen entsteht und sein Handeln beeinflusst (Logvinov 2017, S. 25; 
Larsen 2020, S. 412; Holbrook und Horgan 2019, S. 7). Aslan et al. sprechen in diesem 
Sinne von „Doing Salafismus“ womit sie die täglichen Konstruktionsprozesse meinen, mit-
hilfe derer eine salafistische Identität erzeugt wird (Aslan et al. 2018, S. 62).  

Neben der Frage von Religion als Faktor in der Radikalisierung werden auch Fragen nach 
den Orten religiöser Radikalisierung in der einschlägigen Forschungsliteratur diskutiert. 
Bezüglich der Frage, inwiefern Moscheen radikalisierungsfördernd sein können, kommen 
Forschende zu unterschiedlichen, aber nicht zwangsweise widersprüchlichen Ergebnis-
sen. Auf der einen Seite wird einzelnen salafistischen Moscheen eine wichtige Rolle in der 
Radikalisierung Jugendlicher zugesprochen (Aslan et al. 2018, S. 247), wobei laut Logvinov 
die Anzahl solcher Moscheen in Deutschland in den letzten Jahren jedoch zurückgegan-
gen sei (Logvinov 2017, S. 14). Auf der anderen Seite wird argumentiert, dass Prediger 
oder Gläubige mit extremen Ansichten in den meisten Moscheen nicht akzeptiert würden 
und sich daher selbstständig als Laienprediger betätigen müssten (Kiefer et al. 2018, S. 37). 
Dieser Ansicht nach könnten Moscheen eher als wichtige Partner in der Präventionsarbeit 
verstanden werden (Ceylan und Kiefer 2016; Charchira 2017). Eine Einbindung der Mo-
scheegemeinden in die Präventionsarbeit könnte auch helfen Stigmatisierung gegenüber 
den muslimischen Communitys entgegenzuwirken (Charchira 2017, S. 314). Gleichzeitig 
müsste im kommunalen Raum jedoch klar kommuniziert werden, welche Moscheege-
meinden in den jährlichen Verfassungsschutzberichten vorkommen, um eine Kooperation 
mit radikalen oder ideologisch problematischen Gemeinden auszuschließen.   

Des Weiteren wird in der Radikalisierungsforschung die Rolle des radikalen Milieus disku-
tiert (Malthaner und Waldmann 2014). So zeigen einige Studien biografischer Radikalisie-
rungsverläufe, dass die peer-group bzw. Kontakte mit Bekannten oder Freunden häufig 
den Kontext einer Radikalisierung darstellen (Logvinov 2017, S. 17; Kleinmann 2012, S. 288; 
Wiktorowicz 2005, S. 93). Gerade die bereits vorhandene Vertrauensbeziehung zwischen 
Familienmitgliedern oder Freunden könne hier ein wichtiger ermöglichender Faktor sein 
(Logvinov 2017.). Die Relevanz von radikalen Milieus zeige sich auch daran, dass es ver-
einzelte salafistische und islamistische Cluster in deutschen Städten gäbe, die sich um 



36 
 
 

einen charismatischen Prediger bilden würden (Goertz 2020, S. 192). Zu nennen wären 
hier auch Ausreisegruppen wie die „Lohberger Brigade“.  

Ein weiterer Fokus in der Radikalisierungsforschung liegt in dem Zusammenhang von 
Konversion und Radikalisierung. Die überproportional hohe Anzahl von Konvertit:innen 
unter Syrienausreisenden bzw. Foreign Fighters  (BKA 2016, S. 17; Schuurman et al. 2016, 
S. 8–9; van San 2015, S. 47), sowie die prominente Rolle, die Konvertiten in der salafisti-
schen Szene spielen (Ceylan 2018, S. 203), wirft die Frage auf, ob Konvertiten besonders 
anfällig für Radikalisierung sind. Hierzu muss erst einmal festgehalten werden, dass die 
Datenlage bezüglich dieses Zusammenhangs schwach ist und es weiterer Forschung be-
darf (van San 2015, S. 54; Schuurman et al. 2016). Es gibt dennoch genügend Grund zur 
Annahme, dass Konvertit:innen im Verhältnis zu ihrem Anteil an der Gesamtbevölkerung 
der Muslime überproportional häufig in islamistischen Gruppierungen vertreten sind. 
(Schuurman et al. 2016). In der Literatur wird eine Vielzahl von Gründen genannt, die aber 
nur teilweise empirisch fundiert sind. So wird z. B. angenommen, dass Konvertit:innen 
besonders eifrig in der Religionsausübung seien, da sie ihren neuen Glauben vor sich, 
ihren neuen Glaubensbrüdern und Gott beweisen müssten (Klarić 2009, S. 38–39). Zudem 
seien Konvertiten besonders anfällig für Radikalisierungsversuche, da sie durch ihre reli-
giöse Unkenntnis leicht zu manipulieren seien (Uhlmann 2009, S. 32; Schuurman et al. 
2016, S. 11). Am Ende des Tages bedarf es weiterer qualitativer und quantitativer For-
schung über den Zusammenhang von Konversion und Radikalisierung. So untersucht das  
Teilprojekt von Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan und Marvin Mücke inwiefern das religiöse Selbst-
verständnis junger Konvertit:innen von Nicht-Konvertit:innen abweicht und leistet somit 
einen wichtigen Beitrag zu dieser Fragestellung, indem es die entsprechenden Lücken 
schließt.   

Mit Blick auf die Co-Radikalisierung werden in der entsprechenden Literatur  häufig zwei 
Verständnisse identifiziert. Inwieweit diese als getrennt betrachtet werden sollten, gilt es 
zu klären. Auf der einen Seite wird Co-Radikalisierung als gegenseitige Radikalisierung 
verstanden, die aus der Interaktion verschiedener Gruppen oder Personen in einer Ge-
sellschaft resultiert. Hier sind die bereits angeführten Diskriminierungs- und Ausgren-
zungserfahrungen zu nennen. Es besteht weitgehend Einigkeit in der Forschung, dass 
solche Erfahrungen als Erklärung für eine Radikalisierung zu unspezifisch sind (statt vieler 
Dalgaard-Nielsen 2010, S. 801). Erst wenn islamistische Gruppierungen die Erfahrungen 
aufgegriffen und dabei religiös deuten, können sie für Radikalisierungsprozesse relevant 
werden (Wiktorowicz 2005). In Bezug auf das Phänomen der Co-Radikalisierung sind auch 
Studien zu finden, die die gegenseitige Abhängigkeit von rechtsextremen Gruppierungen 
und Islamisten auf der narrativen Ebene untersuchen (Busher und Macklin 2015; Bartlett 



37 
 
 

und Birdwell 2013; Ebner 2021; Fielitz et al. 2018; Sirseloudi und Reinke de Buitrago 2017). 
Diesen Studien zufolge würden beide Gruppen ihr Feindbild im jeweils anderen bestätigt 
sehen und somit sich und ihr Handeln gegenseitig legitimieren.  

Ein zweites Verständnis von Co-Radikalisierung kann ebenfalls in der Radikalisierungsfor-
schung identifiziert werden. Diesem Verständnis nach handelt es sich um Co-Radikalisie-
rung, wenn staatliche oder sicherheitsbehördliche Maßnahmen zur Extremismus- oder 
Terrorbekämpfung als unintendierte Konsequenz eine Radikalisierung erst auslösen oder 
bestärken (Logvinov 2017, S. 11). Hier findet also eine Radikalisierung als Resultat eines 
Versuchs Radikalisierung zu verhindern statt, wobei bei dem zuerst genannten Co-Radi-
kalisierungsverständnis eine solche Absicht nicht besteht.  

 
 

3 Effekte der Radikalisierung auf die Demokratie (Prof. Dr. 
Susanne Pickel & Cemal Öztürk) 

Jenseits der Intergruppenbeziehungen und den vielfältigen Gründen, die der Radikalisie-
rung zugrunde liegen, kann nicht ausgeschlossen werden, dass von den (Co-)Radikalisie-
rungsprozessen Effekte auf die politische Kultur in der Bundesrepublik ausgehen. Was ist 
aber politische Kultur und wie könnte sich die Co-Radikalisierungsprozesse auf letztere 
auswirken? Die Erforschung politischer Kultur(en) (statt vieler Fuchs 2007; Norris 2011; Pi-
ckel und Pickel 2016; 2020; 2021) zielt darauf ab empirisch-analytische Aussagen über die 
Verankerung des politischen Systems in der Gesellschaft vorzunehmen. In den Mittel-
punkt rücken somit die die Einstellungen und Werteorientierungen der Bürger:innen ge-
genüber politischen Objekten des politischen Systems. Die paradigmatische Annahme 
des Forschungsansatzes lautet, dass die politische Kultur einer Gesellschaft die Stabilität 
eines politischen Systems fördern, aber eben auch gefährden kann.  

Entscheidend für die Stabilität des politischen Systems ist die Kongruenz zwischen den 
Strukturen des politischen Systems und der politischen Kultur der Gesellschaft. Vice versa 
kann einem politischen System in Abwesenheit von zumindest positiv-neutralen Haltun-
gen der Bevölkerung im Krisenfall der Zusammenbruch drohen (Almond und Verba 1963; 
Eckstein 1965; Lipset 1981; Pickel 2020). Was aber sind die Charakteristiken einer demo-
kratischen politischen Kultur? Welche Einstellungen und Werteorientierungen sorgen da-
für, dass demokratische Institutionen adäquat funktionieren können? Die Liste ist lang, 
auf einer basalen Ebene bedarf es jedoch eine gewisse Identifikation mit der politischen 
Gemeinschaft. Ohne ein kollektives Zugehörigkeitsgefühl und wechselseitigen Loyalität 



38 
 
 

zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft fehlt der politischen Ordnung der bindende 
Kitt (Easton 1965; Norris 2011; Westle und Gabriel 2009). Als eine weitere zentrale Grund-
voraussetzung gelten zu dem positiv-unterstützende Haltungen gegenüber der Demo-
kratie als Staatsform. Diese entspringen dem Glauben an die Legitimität der Demokratie 
als politisches Ordnungssystem und der Internalisierung ihrer grundlegenden Normen und 
Werte (z. B. ihre Pluralitätsnormen und die Freiheits- und Gleichheitsversprechen der frei-
heitlich-demokratischen Grundordnung) (Diamond 1999; Lipset 1981; Przeworski 1991). Als 
weiterer Stabilitätsanker wird ein gewisses Wohlwollen der Bürger:innen gegenüber den 
real existierenden Strukturen des demokratischen Systems angesehen (Ruck et al. 2020). 
Letzteres kann am Vertrauen gegenüber dem Institutionensystem (z. B. Parteien, Legisla-
tive, Exekutive und Judikative) bemessen werden und ist seinerseits davon abhängig, dass 
die Bürger:innen zur Einschätzung gelangen, dass das Regierungshandeln der Amtsträger 
auf das Gemeinwohl ausgerichtet ist (Pickel 2021) 

Unter der Annahme, dass die zuvor beschriebenen (Co-)Radikalisierungsprozesse zu ei-
ner Erosion der demokratischen politischen Kultur in gesellschaftlichen Submilieus bei-
tragen können, werden in dem Teilprojekt von Prof. Dr. Susanne Pickel und Cemal Öztürk 
vier forschungsleitende Hypothesen eine Plausibilitätüberprüfung unterzogen.  

Die erste Hypothese setzt auf der Ebene der politischen Gemeinschaft an: Bedrohungs-
wahrnehmungen gegenüber als fremd beäugten Muslim:innen begünstigen die Identifika-
tion mit einer ethnisch-exkludierenden politischen Gemeinschaft. Das Unterstützungsob-
jekt der politischen Gemeinschaft gilt in den Konzeptualisierungen der politischen Kultur-
forschung als die diffuseste Quelle der Unterstützung eines politischen Systems (Easton 
1965; Norris 2011; Pickel & Pickel 2016). Betont werden muss dabei allerdings auch, dass 
die Bedeutung und empirische Erfassung dieses politischen Objektes sowohl theorieim-
manent als auch mit Blick auf seine Operationalisierung höchst umstritten ist (u.a. Fuchs 
2002; Westle 2010).  

Abstrakt umfassen Einstellungen zur politischen Gemeinschaft ein subjektives Gefühl der 
Zugehörigkeit zu Nation sowie eine wechselseitige Identifikation der Staatsbürger:innen 
– und so nutzt Norris (2011) patriotische Einstellungen und den Nationalstolz der Bür-
ger:innen zur Erfassung dieses politischen Unterstützungsobjektes. Hierbei macht Norris 
(2011) deutlich, dass die ‚imaginierte Gemeinschaft der Nation‘ (Anderson 2005) in ver-
schiedenen Gesellschaften unterschiedlich ausbuchstabiert werden: Es könnte idealty-
pisch zwischen ethnischen (basierend auf atavistisch anmutenden Kriterien wie „Blut und 
Herkunft“) und zivilen (basierend auf modernen Staatsbürgerschaftskonzepten) nationa-
len Identitäten differenziert werden. Eine Reflexion, dass insbesondere ethnische 



39 
 
 

Spielarten des Nationalismus mit demokratischen Prinzipien und Normen in den Konflikt 
geraten können (siehe Erhardt et al. 2012), sucht man bei Norris (2011) vergeblich. Dies ist 
nicht ohne Kritik geblieben. Westle (2010) hebt kritisch hervor, dass nicht abschließend 
geklärt ist, welche Art und Intensität der Unterstützung der politischen Gemeinschaft mit 
einer demokratischen politischen Kultur vereinbar ist. Fuchs (2002) schließt die politische 
Gemeinschaft in seiner Konzeptspezifikation der politischen Kultur sogar bewusst aus: Es 
sei nicht die Identifikation mit der nationalen politischen Gemeinschaft, sondern die Bin-
dung an demokratische Werte, die relevante prodemokratische Verhaltensweisen be-
günstigen. Pickel und Pickel (2016) behalten das politische Objekt der politischen Gemein-
schaft in ihrer Konzeptspezifikation bei, machen aber deutlich, dass sich dieses theoreti-
sche Konstrukt – gerade in einer Einwanderungsgesellschaft wie Deutschland – auf eine 
Identitätsempfinden mit einer multiethnischen Gemeinschaft beziehen muss.  

In der Literatur finden sich einige Hinweise für die Plausibilität der ersten forschungslei-
tenden Hypothese. Wegscheider und Nezi (2021) widmen sich in ihrer empirischen Ana-
lyse den Triebfaktoren konkurrierender Staatsbürgerkonzeptionen europäischer Bür-
ger:innen. Letztere geben Auskunft darüber, welche Selbstkonzeption den nationalen 
Kollektividentitäten zugrunde liegen und welche symbolischen Grenzziehungen für die 
Zugehörigkeit zur Nation geltend gemacht werden (siehe auch Brubaker 1992). Ähnlich 
wie Norris (2011), kommen Wegscheider und Nezi (2021) zu dem Ergebnis, dass idealty-
pisch zwischen einer ethnischen und zivilen Staatsbürgerschaftskonzeption differenziert 
werden kann. Ethnische Staatsbürgerschaftskonzeption folgen dem jus sanguinis-Prinzip 
und zeichnen sich durch die Befürwortung fixierter, unveränderlicher Attribute aus, bei 
denen nativistische Merkmale wie Ethnizität und nationale Abstammung über die Staats-
bürgerschaft entscheiden. Zivile Staatsbürgerschaftskonzeptionen wiederum folgen dem 
jus soli-Prinizip. Über die Vergabe der Staatsbürgerschaft sollen der Respekt vor nationa-
len politischen Institutionen und Gesetzen sowie eine gewisse Bereitschaft zur Assimila-
tion entscheiden. So verlangen Befürworter ziviler Staatsbürgerschaftskonzeptionen eine 
Adaption an die kulturellen Traditionen und das Erlernen des nationalen Sprachge-
brauchs. Wegscheider und Nezi (2021) zeigen, dass Menschen, die Fremdgruppen nicht 
vertrauen (dies sind auch Menschen mit anderer Religionszugehörigkeit) und sich durch 
Menschen mit Einwanderungsgeschichte bedroht fühlen, für ethnisch-exkludierende 
Konzeptionen der politischen Gemeinschaft besonders empfänglich sind. Bedrohungs-
perzeptionen gegenüber Menschen mit Einwanderungsgeschichte stehen allerdings auch 
in einem Zusammenhang mit zivilen Staatsbürgerschaftskonzeptionen – was dafürspricht, 
dass sich die ethnischen und zivilen Staatsbürgerschaftskonzeptionen nicht gegenseitig 



40 
 
 

ausschließen. Viele Bürger:innen befürworten beide Prinzipien gleichermaßen. Zu einem 
sehr ähnlichen Ergebnis kommen Simonsen und Bonikowski (2019).  

In fast allen untersuchten europäischen Gesellschaften begünstigen Staatsbürgerschafts-
konzeptionen, die auf ethnisch-askriptiven Merkmalen beruhen, ablehnende Haltungen 
gegenüber Muslim:innen. Im Umkehrschluss kann daraus allerdings nicht geschlossen 
werden, dass zivile Staatsbürgerschaftskonzeptionen ein Garant für tolerantere Einstel-
lungen darstellen. Auch die vordergründig zivilen Grenzziehungen der politischen Ge-
meinschaft haben einen exkludierenden Charakter. Der Grund hierfür ist, dass Muslim:in-
nen in gängigen Diskursen als eine Gefahr für liberale Errungenschaften der Gesellschaft 
(z. B. für die Gleichheit der Geschlechter) geframt werden. Antimuslimische Sentimente 
sind deshalb nicht nur ein Charakteristikum von Wähler:innen rechtspopulistischer Par-
teien, die offen für nativistische Grenzziehungen werben (Betz 2016; Hafez 2014; Öztürk 
und Pickel 2019; Pickel 2018; Pickel und Yendell 2018; Zúquete 2008), sondern auch im 
(vermeintlich) liberalen Mainstream europäischer Gesellschaften anschlussfähig (Hafez 
2013; Kallis 2018). Resümierend lässt sich festhalten, dass die erste forschungsleitende Hy-
pothese im bisherigen Forschungsstand immer wieder plausibilisiert werden konnte. In-
dividuen, die Muslim:innen als Bedrohung wahrnehmen, präferieren eine ethnisch-exkludi-
erende Gemeinschaft. Die Desiderate dieser Studien legen jedoch eine theoretisch-kon-
zeptionelle Schieflage der politischen Kulturforschung deutlich offen: Die Frage, wie kol-
lektive Zugehörigkeitsgefühle und Loyalitäten der Gesellschaftsmitglieder gestaltet sein 
müssten, damit sie nicht mit grundlegenden Normen und Werten der Demokratie in Kon-
flikt geraten, hat die politische Kulturforschung zu lange vernachlässigt (Fuchs und Roller 
2016; Westle 2010). Allerdings zeichnet sich ein Minimalkonsens ab: Damit die Loyalitäts-
beziehungen der Gesellschaftsmitglieder nicht mit demokratischen Grund- und Metanor-
men in Konflikt geraten, bedarf es unter den Bürger:innen eine wechselseitige Anerken-
nung als Freie und Gleiche (Habermas 1996). Dies ist das Fundament eines friedlichen und 
toleranten Miteinanders in einer diversen Gesellschaft und Grundbedingung um „ohne 
Angst verschieden sein“ (Adorno 1951) zu können. Passend hierzu wurde kürzlich die Of-
fenheit für Diversität (gemessen am Vertrauen in Menschen mit anderer Nationalität und 
Religionszugehörigkeit) als wichtigstes politisch-kulturelles Fundament moderner Demo-
kratien herausgestellt (Ruck et al. 2020).  

Mit der zweiten forschungsleitenden Hypothese rückt die Ablehnung von demokrati-
schen Werten und Grundnormen in den Fokus. Die Annahme lautet: Gruppenbezogene 
Vorurteile gegen Muslim:innen und Aversionen gegenüber ihrer Religion begünstigen eine 
Diskriminierungstoleranz. Die Beschränkung ihrer bürgerlichen Freiheiten und politischen 
Rechte finden zunehmend Zuspruch. Folgt man den Umfrageergebnissen der ersten 



41 
 
 

„Deutschland postmigrantisch Studie“ (Foroutan et al. 2014), dann ist vordergründig eine 
gewisse Entwarnung zu geben. Zwei von drei Befragten in Deutschland sind der Auffas-
sung, dass Muslim:innen mehr Anerkennung entgegengebracht werden sollte. Auch Ko-
opmans (2020) zeigt, dass große Mehrheiten in europäischen Gesellschaften eine Bereit-
schaft zeigen, den Forderungen von Muslim:innen – selbst bei umstrittenen Themen – 
entgegenzukommen. Die Studie von Foroutan et al. (2014) zeigt allerdings auch, dass es 
sich dabei eher um eine ‚abstrakte Anerkennung‘ handelt.  

Sechs von zehn Befragten sprechen sich dafür aus, die rituelle Beschneidung von Jungen 
zu verbieten. Jede:r Zweite bekundet, dass Lehrer:innen das Tragen des Kopftuches nicht 
erlaubt sein sollte. Vier von zehn Befragten würden es begrüßen, wenn der Bau von Mo-
scheen eingeschränkt wird (Foroutan et al. 2014, S. 7).  

Studien, die sich den Triebfaktoren hypothetischer als auch in die Tat umgesetzter anti-
muslimischer Gesetzgebungen (u. a. strikte Grenzkontrollen, Einwanderungsverbote, 
Überwachung von Muslim:innen, Verbot von Kopftüchern, Ablehnung ihrer Gotteshäu-
ser) widmen, zeigen, dass dabei gruppenbezogene Vorurteile gegen Muslim:innen sowie 
symbolische und realistische Bedrohungswahrnehmungen eine entscheidende Rolle spie-
len (Decker und Brähler 2020; Erisen und Kentmen Cen 2017; Haner et al. 2019; Helbing 
2014; Pickel und Öztürk 2018; Pickel und Yendell 2016; Pollack et al. 2014; van der Noll 
2010; Zick 2017; Zick et al. 2019). Hierbei muss allerdings kritisch hervorgehoben werden, 
dass den genannten Studien in aller Regel eine Vergleichsdimension fehlt. Da nicht pa-
rallel nach der Ablehnung christlicher Symbole und Praktiken gefragt wurde, kann nicht 
abschließend geklärt werden, ob die Befragten allgemein Religionsgemeinschaften kri-
tisch gegenüberstehen oder ob Muslim:innen diskriminierenden Doppelstandards aus-
gesetzt sind – was zu einer Überschätzung der gegen Muslim:innen gerichteten Antipa-
thien führen kann (Dangubic et al. 2020). In diese Richtung deutet auch eine Studie von 
Helbling und Traunmüller (2020). Was in vielen Studien vorschnell als ein kollektivierendes 
Ressentiment gegen Muslim:innen gedeutet wird, erweise sich bei einer differenzierten 
Betrachtungsweise häufig als ein Unbehagen gegenüber fundamentalistischen Auslegun-
gen und Erscheinungsformen von Religion. Damit ist ein weiteres Problem angesprochen: 
Bis heute gibt es keinen übergreifenden Konsens mit welchen Begrifflichkeiten Ressenti-
ments gegenüber Muslim:innen und ihrer Religion adäquat beschrieben werden können 
(statt vieler Pfahl-Traughber 2019). Gleiches gilt für die empirische Erfassung von islam- 
und muslim:innenfeindlichen Einstellungen in Bevölkerungsumfragen (Bleich 2011; Diek-
mann 2017; Imhoff und Recker 2012; Lee et al. 2013; Uenal et al. 2021). Umstritten ist ferner 
die Grenzziehung zwischen Islamfeindlichkeit und legitimer Religionskritik (Schneiders 
2010a; 2010b) – so betont Tezcan (2015), dass grobschlächtigen Kritiken des Islams ebenso 



42 
 
 

grobschlächtige Delegitimierungen religionskritischer Positionen und Autor:innen gegen-
überstehen. Die Ergebnisse der zitierten Studien zeigen nichtsdestotrotz, dass die Diskri-
minierungsbereitschaft und Aversionen gegenüber Muslim:innen, ihren Gotteshäusern, 
religiösen Symbolen und Praktiken in Deutschland (und anderen westlichen Gesellschaf-
ten) nicht unterschätzt werden sollten. Antimuslimische Orientierungen ziehen ferner zu-
nehmend eine (politische) Handlungsbereitschaft nach sich. Hiervon zeugen Diskriminie-
rungs- und Gewalterfahrungen von Muslim:innen (FRA 2017), Studien, die die Existenz 
solche Diskriminierungen belegen (Beigang et al. 2017; Bonefeld und Dickhäuser 2018; Di 
Stasio et al. 2019; Fox und Akbaba 2015; Thijssen et al. 2019; Valfort 2020), als auch die 
Mobilisierungserfolge rechtspopulistischer Bewegungen (Häusler 2016; Vorländer et al. 
2016) und Parteien (Öztürk und Pickel 2019; Pickel und Yendell 2018).  

Nun wäre es naiv zu glauben, dass all das spurlos an den in Deutschland lebenden Mus-
lim:innen vorbei geht. Mit der dritten Hypothese rücken mögliche Reaktionen in den Fo-
kus. Die Annahme lautet, dass Teile der deutschen Muslim:innen der politischen Gemein-
schaft den Rücken zukehren, in ihren eigenen (zumeist stark konservativen) religiösen Com-
munities nach Verbindlichkeiten und Gewissheiten suchen und ihrerseits mit gruppenbezo-
genen Vorurteilen gegenüber Fremdgruppen reagieren. Für diese empirischen Zusammen-
hangsvermutungen finden sich ebenfalls Indizien in der Literatur. Deutschland ist eines 
der europäischen Länder, in denen sich besonders wenige Muslim:innen mit der Nation 
identifizieren können (Leszczensky et al. 2019).  

Wahrgenommene Diskriminierungen – also das Gefühl von der Dominanzgesellschaft ex-
kludiert zu werden – gelten dabei als die wichtigsten Barrieren für ein subjektives Zuge-
hörigkeitsgefühl zur politischen Gemeinschaft (De Vroome et al. 2014; Karlsen und Na-
zroo 2013;  Schulz und Leszczensky 2016; Verkuyten und Yildiz 2007). Vieles spricht dafür, 
dass Religiosität für die Betroffenen einen Copingmechanismus bereithält. Sie hilft dabei 
die gefühlten oder tatsächlich erlittenen Entwertungen zu kompensieren (Boos-Nünning 
und Karakasoglu 2005). Eine ganze Reihe von Studien kann ferner belegen, dass unter 
Muslim:innen der Anteil, derjenigen, die sich selbst als religiös beschreiben, im Schnitt – 
und zwar über Generationen hinweg und weitestgehend losgelöst von sozialstrukturellen 
Merkmalen – deutlich höher ausfällt als unter Nicht-Muslim:innen (Diehl und Koenig 
2009; Halm und Sauer 2015; Jacob und Kalter 2013; Soehl 2017). Laut Umfragen des Zent-
rums für Türkeistudien und Integrationsforschung (ZfTI) ist es im Zeitraum zwischen 2000 
und 2013 sogar zu einer Relevanzzunahme muslimischen Religiosität unter deutschen 
Türkeistämmigen gekommen (Uslucan 2016). Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit 
ist ferner nicht nur in der autochthonen Bevölkerung anzutreffen: Muslim:innen wird in 
verschiedenen Studien immer wieder eine gewisse Devianz in Fragen des Antisemitismus 



43 
 
 

(Beyer 2019; Brettfeld und Wetzels 2007; Koopmans 2015), der Homophobie (Jäckle und 
Wenzelburger 2015; Röder 2018; Spierings 2018) und bei der Ablehnung von Geschlech-
tergleichheit (Alexander und Welzel 2011; Diehl et al. 2009; Inglehart und Norris 2012; 
Röder 2014; Röder und Mühlau 2014) attestiert. Klargestellt werden muss allerdings auch, 
dass es sich bei denjenigen Muslim:innen, die solche regressiven Einstellungen vertreten, 
um Minderheiten in der jeweiligen muslimischen Glaubensgemeinschaft handelt (Pickel 
2020). Auch lassen sich Unterschiede zwischen den Anhänger:innen verschiedener Glau-
bensrichtungen beobachten. Verschiedenen Studien belegen tolerantere Orientierungs-
muster unter Alevit:innen (Koopmans 2015; Pickel 2020). Besonders empfänglich für die 
zuvor erwähnten gruppenbezogenen Vorurteile und Ressentiments sind Befragte, die zu 
einer dogmatisch-fundamentalistischen Auslegung ihrer Religion tendieren. Solche rigi-
den Auslegungen der eigenen Religion finden sich in Deutschland am häufigsten unter 
Sunnit:innen (Koopmans 2015; Pickel 2020; Pickel et al. 2020). Für die Stichhaltigkeit dieser 
Argumentation steht allerdings noch der Nachweis aus, dass es sich bei basaler Religio-
sität, religiöser Orthodoxie und religiösem Fundamentalismus und ähnlichen kategorialen 
Setzungen, auch um empirisch trennbare Dimensionen handelt (Huber und Huber 2012; 
Moadddek und Karabenick 2018; Pickel 2020; Pickel et al. 2020). Ein weiteres Desiderat 
der bisherigen Forschung betrifft die Frage, ob die zuvor skizzierten Einstellungen als eine 
Reaktion auf eigene Diskriminierungserfahrungen verstanden werden können oder ob sie 
dogmatischen Auslegungen der eigenen Religion entspringen (Hekma 2002; Spierings 
2015; Verkuyten und Yildiz 2010). Auch wechselseitig verstärkende Effekte zwischen kon-
servativ ausgelegter Religiosität und eigenen Diskriminierungserfahrungen sind a priori 
keineswegs ausgeschlossen.  

Mit der vierten Hypothese rückt die Frage in den Fokus, ob das Voranschreiten gesell-
schaftlicher und individueller Radikalisierungsprozesse die Herausbildung einer antidemo-
kratischen politischen Kultur begünstigt. Auch für diese Annahme finden sich Indizien in 
der Literatur: Vaughan (2020) zeigt auf Grundlage der letzten Welle der European Values 
Study, dass Individuen, die Menschen mit Einwanderungsgeschichte als Bedrohung wahr-
nehmen, es weniger wichtiger empfinden in einer Demokratie zu leben und liberal-de-
mokratischen Kernprinzipien weniger Unterstützung entgegen bringen. Diese Zusam-
menhänge sind äußerst robust und kein Charakteristikum der Wähler:innenschaften ext-
rem-rechter bzw. rechtspopulistischer Parteien. Zu sehr ähnlichen Ergebnissen gelangt 
Schmitz-Vardar (2021): In Deutschland zeichnen sich Individuen, die zu einem starken 
Nationalstolz tendieren, ethnisch-exkludierende Staatsbürgerschaftskonzeptionen befür-
worten und Menschen mit Einwanderungsgeschichte als Bedrohung wahrnehmen, durch 
antidemokratischere Einstellungsmuster aus. Auch Erhardt et al. (2020) können auf 



44 
 
 

derselben Datenbasis zeigen, dass Befürworter ethnisch-exkludierender Staatsbürger-
schaftskonzeptionen der Demokratie als Regierungsform kritischer gegenüberstehen und 
häufiger autokratische Systemalternativen unterstützen. Explizite Hinweise auf ein Span-
nungsverhältnis zwischen antimuslimischen Orientierungsmustern und unterstützenden 
Haltungen gegenüber der Demokratie finden sich ebenfalls. Erwähnenswert sind in die-
sem Zusammenhang die Ergebnisse des Bertelsmann Religionsmonitors: Antimuslimische 
Orientierungsmuster und Bedrohungswahrnehmungen gegenüber dem Islam begünsti-
gen eine Abwendung von der Demokratie und die Befürwortung einer politischen Füh-
rung, die Deutschland mit ‚starker Hand‘ regiert (Pickel 2020, siehe auch Pickel und Pickel 
2018). Untersuchungen, die die politischen Einstellungen von Muslim:innen in den Blick 
nehmen, sind deutlich seltener. Inglehart und Norris (2012) zeigen, dass die Befürwortung 
der Demokratie und Ablehnung autokratischer Systemalternativen unter Muslim:innen 
vergleichsweise geringer ausfällt. Eskelinen und Verkuyten (2020) können dieses empiri-
sche Muster für Belgien, Deutschland, Großbritannien und die Schweiz bestätigen. Ihre 
Studie benennt zu dem zwei Mediatoren, die dabei eine entscheidende Rolle spielen: 
Muslim:innen sind deutlich religiöser als der Mainstream der Gesellschaft und empfinden 
seltener eine affektive Verbindung gegenüber der politischen Gemeinschaft. Eine gewisse 
Entwarnung liefern an dieser Stelle ebenfalls die Ergebnisse des Bertelsmann Religions-
monitors.  

Sowohl unter Muslim:innen als auch unter Nicht-Muslim:innen sind die Befragten, die die 
Demokratie nicht für eine gute Regierungsform erachten, eine kleine Minderheit. Beson-
ders empfänglich für antidemokratische Werteorientierungen sind zudem Befragte mit 
einem dogmatischen Religionsverständnis – wobei das sowohl für Muslim:innen als auch 
vergleichbare Gruppen im Christentum zu trifft (Pickel 2020). Kritisch hervorzuheben ist 
jedoch, dass nur wenige Studien dem Demokratieverständnis der Befragten ihre Aufmerk-
samkeit widmen (u. a. Vaughan 2020, Schmitz-Vardar 2021). Die häufig mitschwingende 
Annahme, dass sich hinter Lippenbekenntnissen zur Demokratie auch eine Befürwortung 
ihrer – im Grundgesetz verankerten – liberalen Auslegung verbirgt, entspricht nicht mehr 
dem State-of-the-Art der politischen Kulturforschung (statt vieler Welzel und Alvarez 
2014; Pickel und Pickel 2016; van der Brug 2021). Es liegt somit die Vermutung nahe, dass 
die meisten Studien den Rückhalt für die freiheitlich- demokratische Grundordnung der 
Bundesrepublik überschätzen. Ein weiteres Problem liegt in dem Umstand, dass es sich 
bei den zitierten Studien um Querschnittsanalysen handelt. Untersuchungen, die einen 
dynamisch-prozessualen Blick auf den vermuteten Nexus von Radikalisierung und der 
Erosion einer demokratischen politischen Kultur unter Heranziehung von Längs-
schnittanalysen einnehmen, stehen noch aus.  



45 
 
 

4 Ansätze der Prävention 

4.1 Mapex – eine Kartographie der Radikalisierungsprävention (Prof. Dr. Dr. 
Rauf Ceylan & Marvin Mücke) 

Ist somit das Gefahren- und Konfliktpotenzial der (Co-)Radikalisierung umrissen, gilt es 
abschließend einen Blick auf die existierenden Ansätze der Prävention zu werfen. Grund-
sätzlich kann hierbei konstatiert werden, dass die Anzahl der Präventions- und Deradika-
lisierungsangebote in Deutschland seit den 2010er Jahren stark angestiegen ist (Ceylan 
und Kiefer 2018, S. 74; Freiheit et al. 2021a, S. 49). Mittels finanzieller Unterstützung ver-
schiedener Landes- und Bundesprogramme gegen Radikalisierung sind eine Vielzahl von 
unterschiedlichen Angeboten und Maßnahmen entstanden, die es sich zum Ziel gesetzt 
haben, einer Hinwendung Jugendlicher und junger Erwachsener zum Islamismus entge-
genzuwirken, oder ihnen dabei zu helfen sich von diesem zu distanzieren (Freiheit et al. 
2021a, S. 49). Die Angebote variieren dabei bezüglich der Präventionsebene (universell, 
selektiv, indiziert und interventiv), der Handlungsfelder (Schulen, Justizvollzugsanstalten, 
Jugendarbeit etc.), der Zielgruppen (Jugendliche, Lehrer:innen, Justizvollzugsbeamte etc.) 
sowie weiterer Kriterien. Um diese ausdifferenzierte und zunehmend unübersichtlicher 
werdende Präventionslandschaft besser überblicken zu können und mögliche blinde Fle-
cken identifizieren zu können, hat es sich das MAPEX- Verbundprojekt (Mapping und 
Analyse von Präventions- und Distanzierungsprojekten im Umgang mit islamistischer Ra-
dikalisierung) zur Aufgabe gemacht, eine Landkarte zu erstellen, die „sämtliche öffentlich 
zugänglichen Präventions- und Interventionsprojekte im Bereich des islamistischen Ext-
remismus“ in Deutschland abbildet (Freiheit et al. 2021a, S. 51). Ergänzend zu der quanti-
tativen Erhebung wurden auch mehrere qualitative Experteninterviews in den jeweiligen 
Teilprojekten mit Mitarbeiter:innen von Projekten und Maßnahmen unterschiedlicher Prä-
ventionsebenen durchgeführt.  

Im Nachfolgenden sollen erst die ausgewerteten Ergebnisse des MAPEX-Forschungsver-
bunds überblicksartig dargestellt werden. Anschließend soll auf ein bestehendes Problem 
in der Präventions- und Deradikalisierungsarbeit, sowie einen möglichen Lösungsvor-
schlag eingegangen werden. Die in dieser Übersicht genannten Daten beziehen sich da-
bei auf den MAPEX-Sammelband (MAPEX-Forschungsverbund 2021; weitere Informatio-
nen sind der Karte zu entnehmen; http://www.mapex-projekt.de/datenvisualisierung/).   

Ziel des MAPEX-Forschungsverbunds war es eine Übersicht über die zunehmend kom-
plexer werdende Präventionslandschaft in Deutschland im Phänomenbereich islamisti-
scher Extremismus zu erstellen. Dazu wurden im Zeitraum von Juni 2018 bis Oktober 2019 



46 
 
 

auf Dauer ausgerichtete, staatliche und zivilgesellschaftliche Projekte, die es zum Ziel ha-
ben, einer religiös begründeten Radikalisierung vorzubeugen oder Personen im Bereich 
Islamismus zu deradikalisieren, befragt (Freiheit et al. 2021a, S. 51). Zudem wurden eben-
falls Projekte und Maßnahmen mit in die Befragung einbezogen, die gegen die Abwer-
tung von Menschen aufgrund ihres Glaubens, ihrer Herkunft oder ihrer Weltanschauung 
arbeiten (Freiheit et al. 2021a, S. 51). Aus ursprünglich 1533 erfassten Projekten erwiesen 
sich 985 als thematisch einschlägig, von denen mit 589 ein teilstandardisiertes Interview 
geführt wurde (Freiheit et al. 2021a, S. 53). Der MAPEX-Sammelband beinhaltet jedoch 
nur diejenigen 555 Projekte, mit denen bis zum Zeitpunkt der Auswertung im Oktober 
2020 ein vollständiges Interview geführt werden konnte (Freiheit et al. 2021a, S. 57).  Die 
hier vorgestellten Ergebnisse beziehen sich auf die Präventionsebenen, Zielgruppen, 
Handlungsfelder, angewandte Methoden, sowie geografische Verteilung der befragten 
Projekte.  

Präventionsmaßnahmen können auf unterschiedlichen Ebenen erfolgen. Bestandteil der 
primären bzw. universellen Prävention sind Maßnahmen, die an keine bestimmte Ziel-
gruppe gerichtet sind und bereits vor dem Auftreten eines bestimmten Problems anset-
zen. In der sekundären bzw. selektiven Prävention hingegen ist eine definierte Risiko-
gruppe Ziel präventiver Maßnahmen. Ein Risiko kann z.B. vorherrschen, wenn in einer 
Stadt oder Nachbarschaft eine islamistische oder rechtsextreme Szene aktiv ist. Projekte 
der indizierten Prävention bzw. De-Radikalisierung richten sich an Personen, bei denen 
es Anzeichen für eine Radikalisierung gibt. Zu den interventiven Projekten zählt z.B. die 
Ausstiegshilfe (Freiheit et al. 2021a, S. 61). Hier hat eine Radikalisierung bereits eingesetzt.    

Die 555 in der MAPEX-Auswertung erfassten Projekte sind auf verschiedenen Präven-
tionsebenen tätig, einige auch auf mehreren zugleich. So bieten 89% universelle Präven-
tion an, 28% Maßnahmen der selektiven Prävention, 11% der indizierten Prävention und 
7% Maßnahmen der Intervention. 

Die Projekte sind zudem in verschiedenen Handlungsfeldern tätig. Von den in der uni-
versellen Prävention aktiven Projekten gaben 78% an, unter anderem im Handlungsfeld 
Schule zu arbeiten (Freiheit et al. 2021a, S.65). Hierbei ist zu erwähnen, dass es sich nicht 
um curriculare Projekte handelt, sondern um externe Angebote von Trägern der Kinder- 
und Jugendhilfe. Laut der Forschungsergebnisse sind besonders Schulen, die bereits für 
das Thema Radikalisierung sensibilisiert sind, aufgeschlossen gegenüber externen Ange-
boten (Milbradt et al. 2019). Unter den Projekten, die indizierte Prävention anbieten, ga-
ben 56% die Kinder- und Jugendhilfe als eines ihrer Handlungsfelder an, 44% nannten 
die Schule und 33% den Strafvollzug (Freiheit et al. 2021a, S. 66). Von den interventiv 



47 
 
 

tätigen Projekten waren 61% im Handlungsfeld Kinder- und Jugendhilfe, 53% in der Be-
ratung und Familienhilfe, 45% in Schulen und 42% im Strafvollzug aktiv. 

Der hohe Anteil von Angeboten primärer Prävention macht sich auch in den adressierten 
Zielgruppen aller Projekte bemerkbar. Von den 555 Projekten gaben 83% (n=463) an, 
sich mit ihrer Arbeit u.a. an allgemeine Bevölkerungsgruppen wie Eltern oder Jugendliche 
zu richten (Freiheit et al. 2021a, S.71). Fachkräfte und Multiplikatoren, wie z.B. Lehrer:innen, 
adressierten 55% (n=306) der Projekte und Maßnahmen. 21% (n=114) der Projekte wand-
ten sich an Eltern und Angehörige von radikalisierten Personen, 16% (n=90) an Radikali-
sierte selbst.  

Die letzte Gruppe der radikalisierten Personen sei im Vergleich zu den zuvor genannten 
Adressaten selten Ziel von Präventionsmaßnahmen. Laut der Studie läge dies vor allem 
daran, dass einerseits im Vergleich zur Gesamtgesellschaft sich nur wenige Menschen 
radikalisieren würden. Andererseits sei der Zugang zu radikalisierten Personen weiterhin 
schwierig. Der Faktor Geschlecht spielt bezüglich der Radikalisierungsprävention bislang 
eine nachrangige Rolle. Nur 2% aller Projekte fördern ausschließlich Frauen und Mädchen 
und nur 1% ausschließlich Männer. Bezüglich der Zielgruppen präventiver Maßnahmen 
sei die Altersstruktur relevanter als das Geschlecht. So wenden sich 13% der Projekte mit 
ihren Maßnahmen (u.a.) an Kinder bis zu 13 Jahren, und rund 70% der Projekte adressie-
ren in ihrer Arbeit (u.a.) Jugendliche und junge Erwachsene (14-26 Jahre). Dieser alters-
bedingte Fokus deckt sich mit der Erkenntnis, dass diese Altersgruppe entwicklungspsy-
chologisch viele Risikofaktoren aufweist (Lützinger et al. 2020).  

In Bezug auf Co-Radikalisierungsprozesse erscheinen die Ergebnisse der MAPEX-Erhe-
bung über die abgedeckten Phänomenbereiche der einzelnen Projekte und Maßnahmen 
als relevant.  In den letzten Jahren hat sich in Teilen der Radikalisierungsforschung die 
Ansicht durchgesetzt, dass gerade in der universellen Prävention phänomenübergreifend 
(z.B. Islamismus und Rechtsextremismus)  gearbeitet werden sollte (Freiheit et al. 2021b, 
S. 225). Phänomenübegreifende Ansätze bieten dabei einige Vorteile, so die Annahme. 
Sie können mögliche Wechselwirkungen zwischen Islamist:innen und rechten Extre-
mist:innen mit einbeziehen. Zudem werden bei der Hinwendung zu beiden Phänomenen 
ähnliche jugendphasenspezifische Bedürfnisse nach Gruppenzugehörigkeit erfüllt (Frei-
heit et al. 2021b., S.246). Außerdem sind für beide Phänomene ähnliche biografische Brü-
che als mögliche Radikalisierungsursachen erkennbar (Freiheit et al. 2021b., S.248). Letzt-
endlich kann ein phänomenunspezifischer Ansatz auch mögliche Stigmatisierungen ein-
zelner Gruppen verhindern (Freiheit et al. 2021b., S.259). Die quantitativen Daten des 
MAPEX-Projektes ergeben folgendes Bild bezüglich der Phänomenspezifität von 



48 
 
 

Präventionsprojekten: In der primären Prävention arbeiten 71% (n=392) aller erfassten 
Projekte phänomenübergreifend, sowohl im Islamismus als auch im Rechtsextremismus 
(Freiheit et al. 2021a, S. 63). 54% (n=298) der Projekte beziehen auch den Linksextremis-
mus mit ein. Resümierend lässt sich festhalten, dass in der primären Prävention viele Pro-
jekte phänomenunspezifisch arbeiten. Dies liegt vor allem daran, dass viele Modellpro-
jekte und Maßnahmen alle Extremismusformen und Ungleichwertigkeitsideologien the-
matisieren (Freiheit et al. 2021a., S.64). Inwieweit auch in höheren Präventionsebenen phä-
nomenunspezifisch gearbeitet werden sollte, ist nicht abschließend geklärt. Hier scheinen 
vermehrte Unterschiede zwischen beiden Phänomenen einen jeweils spezifisch akzentu-
ierten Ansatz zu erfordern (Freiheit et al. 2021b). So zeichnen sich rechtsextreme Grup-
pierungen besonders durch eine höhere Gewaltanwendung aus, sodass Präventionsmaß-
nahmen, die auf Affekt- und Impulskontrolle abzielen, eher als zielführend erscheinen. Im 
Falle des Islamismus richtet sich der Blick vor allem auf die Kombination aus religiösem, 
dogmatischen Jenseitsbezug und einer damit begründeten Radikalisierung bis hin in die 
Gewalt. Hier wird eine theologische Beratung der Klient:innen als notwendig erachtet 
(Freiheit et al. 2021b., S. 253).  

In diesem Zusammenhang verfolgt das Teilprojekt von Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan und Mar-
vin Mücke das Ziel kollektive Interventionsansätze bei jugendlichen und post-adoleszen-
ten Muslim:innen zu identifizieren und mit Blick auf Radikalisierung hemmende Unter-
richtskonzeptionen zu entwickeln. Hierbei werden besonders wechselseitige Radikalisie-
rungsprozesse zwischen gesellschaftlichen Akteuren berücksichtigt. Zur Datenerhebung 
werden Expert:inneninterviews mit Lehrkräften des islamischen Religionsunterrichts und 
angehenden Lehrkräften des islamischen Religionsunterrichts geführt. 

Anknüpfend an die Frage nach der Spezifität von Präventionsmaßnahmen kann eine wei-
tere Frage der Radikalisierungsforschung thematisiert werden. Bei der Frage, inwiefern 
Religion einen Faktor der Radikalisierung darstellt, ist nach dem Stand der Forschung eher 
von einer nachrangigen Rolle auszugehen (Langner et al. 2020; Kiefer 2020; Toprak und 
Weitzel 2019). Vielmehr ist es ein komplexes Zusammenspiel psychischer, individueller, 
sozialer und gesellschaftlicher Faktoren, die eine Radikalisierung auslösen kann. In den 
erfassten Projekten nutzen 26% der universellen und selektiven Präventionsprojekte 
(n=536) religionsbezogene oder theologische Methoden (Freiheit et al. 2021a, S. 68). In 
der indizierten und interventiven Prävention bzw. Deradikalisierung (n=69) sind es 38% 
(Freiheit et al. 2021a, S.69). Zudem gibt es eine Tendenz, wonach in höheren Präventions-
eben mehr religiöse Expertise in Form von Islamwissenschaftlern und Religionssoziologen 
vorhanden ist (Freiheit et al. 2021a, S.70). Dies lässt sich auch dadurch erklären, dass ge-
rade am Beginn einer islamistischen Radikalisierung Personen über wenig religiöses 



49 
 
 

Wissen verfügen und sich letzteres erst im Radikalisierungsprozess oder zu einer späten 
Phase aneignen (Freiheit et al. 2021a, S.69).  

Eine wiederkehrende Herausforderung der Radikalisierungsforschung ist die Evaluation 
von Präventionsprojekten (Armborst et al. 2018). Daher soll hier zumindest auf die in den 
Projekten und Maßnahmen angewandten Methoden eingegangen werden, auch wenn 
diese keine Aussagen über ihre Effektivität zulassen. Bei 81% (n=452) aller Projekte wer-
den Methoden der politischen Bildung angewandt, dahinter folgen Methoden der Päda-
gogik mit 77% (n=426) und Methoden der sozialen Arbeit mit 75% (n=419) (Freiheit et al. 
2021a, S. 68). Nimmt man nur die höheren Stufen der Prävention (indiziert und interventiv, 
n=69), werden Methoden der sozialen Arbeit mit 84% (n=58), Methoden der Pädagogik 
mit 64% (n=44) und Methoden der politischen Bildung mit 58% (n=40) angewandt. Psy-
chologische und therapeutische Maßnahmen werden mehrheitlich in der indizierten und 
interventiven Prävention bzw. Deradikalisierung genutzt. Dies ist dadurch zu erklären, 
dass psychologische Hilfe gerade bei erlebten kritischen Lebensereignissen, traumati-
schen Erfahrungen oder übermäßigem Drogen- und Alkoholkonsum angewandt werden.  

Das MAPEX-Projekt hat ebenfalls die geografische Verortung präventiver Maßnahmen 
und Projekte erhoben. Hierbei zeigt sich, dass 82% aller erhobenen Projekte und Maß-
nahmen in Westdeutschland (mit Berlin) vorzufinden sind (Freiheit et al. 2021a., S.74). 
Dieses vermeintliche Ungleichgewicht heißt jedoch nicht, dass in Ostdeutschland ein 
Rückstand bestehe. Vielmehr gibt es in Ostdeutschland eher einen Fokus auf andere Ext-
remismusformen (z.B. Rechtsextremismus, Linksextremismus), sowie vermehrt phäno-
menunspezifische Projekte (Freiheit et al. 2021a, 76).  

Ferner kann konstatiert werden, dass sich die Projekte und Maßnahmen in einigen weni-
gen Großstädten wie Berlin, Hamburg, Stuttgart oder München konzentrieren (Freiheit et 
al. 2021a, S.74). Zwar könnten in Städten ansässige Projekte auch auf dem Land Projekte 
und Maßnahmen durchführen, dennoch stellt sich die Frage, inwieweit in diesem Stadt-
effekt ein Steuerungsproblem vorliegt und ländliche Regionen vernachlässigt werden 
(Kurtenbach und Schumilas 2021). 

Abschließend soll auf eine Herausforderung der Radikalisierungsprävention eingegangen 
werden. Ein wiederholt angeführtes Problem bestehe in dem Modellcharakter der Prä-
ventionsangebote. Im Gegensatz zu Projekten, die von öffentlichen Trägern durchgeführt 
werden, sind besonders zivilgesellschaftliche Projekte von gemeinnützigen Trägern zeit-
lich befristet (Freiheit et al. 2021a. S. 77). Die Förderdauer beträgt dabei in der Regel ein 
bis zwei Jahre, was dazu führt, dass Projektträger qualifiziertes Personal nicht für sich 



50 
 
 

gewinnen oder halten können, da auf sie die kurzen Arbeitsverträge abschreckend wirken 
(Freiheit et al. 2021a, S. 78). Es ist daher zielführend Maßnahmen und Angebote der Prä-
vention bzw. Deradikalisierung in Regelstrukturen zu überführen (Wagner 2021).  

 

4.2 Erfahrungen und Kenntnisstand der Präventionspraxis und Demokratieför-
derung zu gesellschaftlichen Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Pola-
risierungs-, Spaltungs- und Co-Radikalisierungsprozesse (Peter Krumpholz) 

Seit 2006 steht ein Großteil der Bildungsmaterialien, die im Rahmen des Bundespro-
gramms Demokratie leben und seiner Vorläufer entstanden sind und von einer Vielzahl 
staatlicher wie zivilgesellschaftlicher Träger erstellt wurden, in der Vielfalt.Mediathek 
(www.vielfalt-mediathek.de) online und zum Download oder Ausleihen zur Verfügung. 
Träger dieser öffentlich zugänglichen Mediathek ist das ebenfalls vom genannten Bun-
desprogramm eigens zu diesem Zweck geförderte Informations- und Dokumentations-
zentrum für Antirassismusarbeit (IDA) e. V. in Düsseldorf.  

Deren formal abstrakte Systematik folgt der staatlichen Programmlogik. Mit dieser wird 
zunächst in Anlehnung an die Extremismusforschung a) inhaltlich typologisch zwischen 
Rechtsextremismus, Linksextremismus und Islamismus bzw. religiösem Extremismus un-
terschieden. So wie dies beispielsweise auch Jesse und Mannewitz (2018) mit ihrem Hand-
buch Extremismusforschung tun, das sich an Wissenschaft wie Praxis wendet. Zudem ori-
entieren sich die Programmleitlinien der staatlich geförderten Präventionspraxis b) an den 
in der Präventionsforschung gängigen Unterscheidungen präventiver Maßnahmen, bei 
denen mit „Blick auf den jeweiligen Interventionszeitpunkt zwischen Primär-, Sekundär- 
und Tertiärprävention“ und in Rücksicht auf den zunehmenden Gefährdungsgrad der je-
weiligen Zielgruppe zwischen „universeller, selektiver und indizierter Prävention“ (Kem-
mesies 2020, S. 34-35) differenziert wird.  

Der programmatische Rekurs auf c) (Des)Integrationstheorien, Theorien sozialer Depriva-
tion, Vorurteils- und Rassismusforschung und das multidimensionale Konzept der „grup-
penbezogenen Menschenfeindlichkeit“ (Heitmeyer 2002-2011), sowie vor allem d) die er-
klärte Offenheit gegenüber modellhaften Innovationen und der Vielfalt pädagogischer 
Ansätze und Methoden einschließlich der ausdrücklich erwünschten Berücksichtigung 
von Konzepten der interkulturellen Bildung und interreligiösen Begegnung ermöglichten 
es zahlreichen Modellprojekten schon in der ersten Förderphase, wechselseitige Prozesse 
negativer Desintegration, Ausgrenzung und Diskriminierung in der Gesellschaft zu be-
rücksichtigen. So wurde diese u. a. mit den Ansätzen und Methoden positiver 



51 
 
 

Integrationsförderung, der aufsuchenden und akzeptierenden Sozialarbeit, Empower-
ment Ansätzen oder Strategien sozialer Anerkennung pädagogisch bearbeitet.  

Nicht allein zielgruppenspezifische, d. h. selektive oder indizierte Extremismusprävention, 
oder bloß zeitlich später erfolgende, gegen schon gewaltaffine oder gar gegen bereits 
gewalttätig gewordene Individuen oder Gruppen intervenierende Sekundär- und Terti-
ärprävention, und auch nicht nur möglichst früh beginnende, separat operierende Pri-
märprävention gegen eine der drei oben genannten Formen von Extremismus wurden 
gefördert. Vielmehr konnten Präventionsmaßnahmen durch Maßnahmen der Demokra-
tieförderung und Vielfaltgestaltung in der Gesellschaft politisch wie sozial kontextuiert 
und damit erheblich ausgeweitet werden. Diese ermöglichen eine weitaus früher und 
breiter einsetzende Bildungs- und Begegnungsarbeit, die teilnehmende Jugendliche und 
junge Erwachsene nicht vorschnell als potentielle Extremisten stigmatisiert und demzu-
folge auch eher abschreckt denn zur Teilnahme aktiviert. Dem entgegengesetzt können 
Maßnahmen der Demokratieförderung und gesellschaftliche Dialog- und Diskursarbeit 
einzelne Gruppen übergreifen, multidimensionale Identitätskonzepte auf Mikro-, Meso- 
und Makroebenen aufgreifen und dabei kollektive Vorurteile, Ressentiments und Vorbe-
halte zwischen wie gegen einzelne Gruppen unter ihnen unterlaufen und pädagogisch 
bearbeiten. Gegenseitige Co-Radikalisierung, d. h. „gekoppelte Radikalisierungsphäno-
mene“ (PRIF Report 7/2018, S. 6) zwischen Gruppen, kann so auf einer sehr frühen Ebene 
in der Gesellschaft bearbeitet werden und nicht erst als reaktive Co-Radikalisierung zwi-
schen bereits radikalisierten bzw. extremen Gruppen (Meiering 2018, S. 7).1 

Das breite Spektrum der staatlichen Förderung nicht nur staatlicher, sondern auch zivil-
gesellschaftlicher Akteure umfasste somit drei getrennte, aber inhaltlich mitunter bereits 
verzahnte Themenfelder (1. Demokratie fördern, 2. Vielfalt gestalten und 3. Extremismus 
vorbeugen), zu denen Modellprojekte im Bundesprogramm durchgeführt wurden und 
deren Materialien nunmehr aus der Mediathek heruntergeladen werden können. Media-
thek wie Präventionspraxis folgen damit einer demokratisch qua Bundestagsbeschluss 
verabschiedeten Programmsystematik, die mit den beiden Themenfeldern Demokra-
tieförderung und Vielfaltgestaltung über die negative Präventionslogik einer künftigen 
Verhinderung unerwünschter Zustände weit hinausgehen, zu denen Extremismus- und 
Präventionsforschung leicht verführen. Demokratieförderung und Vielfaltgestaltung in 
der Gesellschaft ermöglichen Pädagogen eine positive Zielsetzung, die nicht notwendi-
gerweise mit Radikalisierungs- und Extremismusprävention in Verbindung gebracht 

 
1 Mit Bezug auf Pratt (2015) wird die zuletzt genannte Form der Co-Radikalisierung als 
Reactive Co-Radicalization bezeichnet 



52 
 
 

werden muss. Vor allem Vielfaltgestaltung kann schlicht als religiöse, kulturelle, politische, 
gesellschaftliche oder ökonomische Bildungs- und Begegnungsmaßnahme konzipiert 
und kommuniziert werden. Letzteres erleichtert den Zugang zu Zielgruppen ganz erheb-
lich und kann damit Co-Radikalisierung und Extremismus vorbeugen, ohne dies eigens 
zu thematisieren. 

Außer Materialen, die universell eingesetzt werden können, sind auch solche für spezifi-
sche Zielgruppen und Handlungsfeldern aus allen Bereichen der Gesellschaft von der 
Wirtschaft über die Politik bis zur Religion entlang der gesamten Sozialisationskette von 
der Familienbildung über Kindergarten, Schule, Jugend-, Freizeit- und Kultureinrichtun-
gen und Universität bis zur beruflichen, politischen und religiösen Jugend- und Erwach-
senenbildung erstellt worden (siehe www.vielfalt-mediathek.de/suche, dort Zielgruppen 
und Schlagworte). Demokratieförderung und Vielfaltgestaltung können also - auch und 
vielleicht gerade dann, wenn Prävention nicht ihr primäres oder explizit genanntes Ziel ist 
- die Resilienz Jugendlicher und junger Erwachsener stärken gegenüber der Vielfalt indi-
vidueller Ursachen von Radikalisierungs- und Extremisierungsprozessen wie gegenüber 
der Mannigfaltigkeit gesellschaftlicher Gründe von Demokratiedistanz, Populismusanfäl-
ligkeit und Pluralitätsermüdung. Diese können alle Dimensionen der Gesellschaft betref-
fen, dort jeweils ihren individuell wie gesellschaftlich bedingten Einsprungspunkt in Radi-
kalisierungsspiralen haben und nicht nur, aber jeweils auch anders in ihren konkreten 
Kontexten auf Mikro-, Meso- wie Makroebenen bearbeitet werden. Bezüglich der Hand-
lungsfelder fällt allerdings auf – das MAPEX Verbundprojekt erlaubt hier einen differen-
zierten Einblick in Präventionsprojekte gegen religiös begründeten Extremismus und is-
lamistische Radikalisierung -, dass vor allem Schule (77 %), außerschulische Bildungsarbeit 
(29 %) sowie Kinder- und Jugendhilfe (21 %) das bevorzugte Handlungsfeld aller Projekte 
auf universeller Präventionsebene sind.  

Erst mit gehörigem Abstand folgen Beratung und Familienhilfe (13 %), Kirchen- und Mo-
scheegemeinden (9 %), Vereine und Verbände (5 %), Vereinssport und Internet (je 3%), 
Kindertagesstätten (2%), Hochschulen, Theater und Unternehmen (je 1%). Freundeskreise, 
Cliquen und Peers verschwinden in der allgemeinen Bevölkerung als Zielgruppe und tau-
chen als identifizierbares Handlungsfeld nicht auf (). Jaschke räumt zwar ein, dass über 
das Zusammenspiel der verschiedenen Orte und deren Bedeutung für die Radikalisierung 
bislang wenig bekannt sei. Er verweist indes auf eine empirische Befragung durch Sicher-
heitsbehörden (vgl. BKA 2018) unter 572 nach Syrien/Irak ausgereisten Personen, von de-
nen „nannten die meisten Freunde (54 %), einschlägige, d. h. vom Salafismus beeinflusste 
Moscheen (48 %) und das Internet (44 %) als Gründe der eigenen Radikalisierung. Auf 



53 
 
 

den hinteren Plätzen landeten Kontakte in der Schule (3 %) und Kontakte in Justizvoll-
zugsanstalten (2 %).“ (Jaschke 2018, o.S.). 

Wenngleich die Ursachen und Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Polarisie-
rungs-, Spaltungs- und Co-Radikalisierungsprozesse in der ersten Förderphase also noch 
nicht explizit thematisch wurden und vielleicht als solche den Beteiligten auch nicht ein-
mal bewusst waren, so wurden diese doch, mehr oder weniger im- oder explizit, insbe-
sondere durch Dialog- und Begegnungsprojekte mit Muslimen berücksichtigt. Dabei ver-
steht es sich und wurde auch durchaus gesehen, dass nicht jeder Dialog, insbesondere 
wenn Einzelne zu Repräsentanten religiöser oder politischer Makrogruppen erhoben wer-
den, zum Abbau von Vorurteilen beiträgt, sondern interreligiöse Begegnungen ganz im 
Gegenteil deren Ursache sein oder zumindest zu deren Verfestigung beisteuern können. 
So wiesen Klinkhammer (2011) u.a. mit ihrem evaluativ-maßnahmenübergreifend konzi-
pierten Modellprojekt darauf hin, dass „Stereotype im Dialog (…) oftmals nur reprodu-
ziert“ (Klinkhammer 2011, S. 367) werden, wenn im interreligiösen Dialog „strukturelle 
Schieflagen“ (Klinkhammer 2011, S. 367) oder „Ungleichheit im Bildungsstatus“ (Klinkham-
mer 2011, S. 367) ausgeblendet werden, „Konvivenzerfahrungen im Alltag“ (Klinkhammer 
2011, S. 365) fehlen oder „nur medial vermittelte und nicht aus persönlichem Erleben ent-
sprungene Konflikte“ (Klinkhammer 2011, S. 366) behandelt und interreligiöse Begegnun-
gen überdies „vom Integrationsdiskurs überlagert“ (Klinkhammer 2011, S. 366) werden. 
Man verspürt die Absicht und ist verstimmt, wenn Religion „vor allem im Hinblick auf ihre 
gesellschaftspolitische Kompatibilität, auf möglichen Nutzen oder Schaden behandelt 
[wird] und weniger im Hinblick auf beispielsweise ihre persönlich stabilisierende, sinnstif-
tende Komponente.“ (Klinkhammer 2011, S. 366)   

Co-Radikalisierung kann durch gesellschaftliche Dramatisierung islamistischer Anschläge, 
anwachsende Islamophobie und antimuslimischen Rassismus erfolgen, aber auch umge-
kehrt - trotz unterschiedlicher Gewichtung und ohne Gleichsetzung der Phänomene - 
durch Verharmlosung spezifisch religiöser und Banalisierung theologisch-ideologischer 
Gründe. Es gilt daher bei der Auswahl der Kooperationspartner, den Ansätzen und Me-
thoden der Präventions-, Demokratieförderungs- und Vielfaltgestaltungspraxis zu beach-
ten, ob z.B. religiöse, psychische, politische, gesellschaftliche, wirtschaftliche, pädagogi-
sche oder materialistisch-ökologische Ursachen und deren Wechselwirkungen in typolo-
gisch angemessener Vielfalt wie empirischer Relevanz in Erwägung gezogen werden. So 
scheint es in Gesellschaften mit säkularem Vordergrund weitaus selbstverständlicher zu 
sein, psychische wie gesellschaftliche Ursachen, Übel und Güter bei der Entstehung des 
gewaltbereiten Salafismus als umgekehrt religiöse Beweggründe, Ziele und Zwecke linker 
Militanz überhaupt in Betracht zu ziehen (Mangold 2017, S.39). Ob Protestbewegungen, 



54 
 
 

die sich gegen soziale oder moralische Missstände auflehnen, sich damit zugleich - ihnen 
selbst wie der Öffentlichkeit weitgehend unbemerkt, da der bewussten Reflexion entzo-
gen - gegen Leid und Schuld wenden, die aus der Vergänglichkeit, Fehlbarkeit, raum-
zeitlichen Gebundenheit und sinnlich-leiblich bedingter Perspektivität des Menschen o-
der aus der menschlichen wie außermenschlichen Natur bzw. dem Verhältnis der Men-
schen zur Welt resultieren, das zwischen den zum Scheitern verurteilten Versuchen, den 
Naturzwang vollständig zu brechen oder sich mimetisch gänzlich der toten Natur anzu-
gleichen, changieren kann (vgl. Horkheimer und Adorno 1969), kann nicht überprüft wer-
den, wenn nicht zumindest gelegentlich zwischen metaphysischen, moralischen und phy-
sischen (Leibniz 1710, S. 239) sowie kosmischen, sozialen, theologischen und eschatologi-
schen Übeln (Laube 2003, S. 11) unterschieden wird. Das mehr oder weniger reflektierte 
Verständnis von Hingabe, Glaube, Liebe und Hoffnung sowie von Sünde, Tod, Erlösung 
von allen Übeln, Unsterblichkeit und Glück in den Religionen, Theologien und Philoso-
phien wird von der aktuellen Präventionsforschung und -praxis über interreligiöse Dia-
loge und Maßnahmen der Islamismusprävention hinaus nicht hinreichend beachtet.  

Ob jenseits teleologischer Annahmen, sei es moderner Fortschritts- oder antimoderner 
Verfallsannahmen, die konkret inhaltlichen, aber empirisch nicht mehr überprüften Ideal- 
wie Malumtypologien traditioneller Theologien und Philosophien den abstrakt formalen, 
empirisch überprüften Typologien der (post)modernen Extremismus- und Radikalisie-
rungsforschung in sowohl sachlicher wie empirischer Hinsicht aktuell angemessener sind 
oder nicht, stellt ein gewaltiges Desiderat der gegenwärtigen Präventionsforschung wie -
praxis dar. 

Das Rhein-Ruhr-Institut für Sozialforschung und Politikberatung e.V. (RISP)  hingegen hat 
bereits in der Vergangenheit im Rekurs auf die Politische Philosophie und Religionspoli-
tologie (siehe Bärsch 1998; Bärsch, et al. 2004) zahlreiche Präventionsmaßnahmen entwi-
ckelt, die sich u.a. mit der Aufklärung über und Widerlegung von Stereotypen (z. B. Got-
tesmörder, Menschenfeinde) befassten, mit denen Juden als Kollektiv übermenschlich-
dämonische Macht zugeschrieben und insinuiert wird, dass sie für das  „Unglück der 
Menschheit“ und alle  „Übel der Welt“ verantwortlich seien, also für physische, moralische 
wie metaphysische Übel. Kooperativ erprobt und implementiert wurden diese mit Bil-
dungsträgern an Orten, in denen es öffentlich- und persönlichkeitswirksam zwischen he-
terogenen Gruppen (links vs. rechts, religiös vs. säkular, allochthon vs. autochthon) zu 
negativer Fremdbestimmung, wechselseitiger Polarisierung, Mehrfachdiskriminierung 
und Exklusion kommt (vgl. www.risp-duisburg.de/de/publikationen/?pub_id=310 Krump-
holz 2018, S.43-45, 105-106). Verknüpft wurden dabei Maßnahmen der Vielfaltgestaltung 
mit ergänzenden Angeboten der Demokratieförderung, Verfassungsbildung und 

http://www.risp-duisburg.de/de/publikationen/?pub_id=310


55 
 
 

Extremismusprävention gegen alle Formen kollektiver Diskriminierung von Juden als ver-
meintliches Unheil oder Übel der Welt und als angebliche Rassen-, Klassen-, Volks-, Men-
schen- oder Gottesfeinde.   

Die Entwicklung und Verbreitung von Maßnahmen der Sekundär- und Tertiärprävention 
gegen Extremisierungs- und Radikalisierungsprozesse erfolgte dessen weitgehend unge-
achtet und darüber hinaus gemäß inhaltlicher Vorgaben des Bundesprogramms Demo-
kratie leben in der ersten Förderperiode zumeist noch getrennt in drei voneinander iso-
lierten Bereichen. D. h. erstens „in den Bereichen Rechtsextremismus, Ultranationalismus“, 
zweitens im Bereich „gewaltförmige islamistische Phänomene bzw. Instrumentalisierun-
gen des Islam“ sowie drittens im jüngst noch hinzugefügten Bereich „gewaltförmige und 
demokratiefeindliche Erscheinungsformen linker Militanz“.2Insbesondere in den beiden 
zuletzt genannten Bereichen begannen Modellprojekte indes damit, phänomenübergrei-
fend zu arbeiten und beachteten somit - wenn auch noch nicht dem Wortlaut, so doch 
der Sache nach - Co-Radikalisierungsprozesse. Stellvertretend für viele andere sei hier 
nur auf das vom Multikulturellen Forum e.V. in NRW veranstaltete Fachforum „Phänome-
nübergreifender Extremismus“ hingewiesen, die im Hinblick auf das, was Islamisten und 
Rechtsextreme verbindet, konstatierten: „Der moderne Antisemitismus steht hierfür als 
Paradebeispiel, aber auch die Ablehnung einer offenen, pluralistischen Gesellschaftsord-
nung sowie die Verneinung einer Gleichberechtigung von Frauen und Homosexuellen 
lassen Kongruenzen erkennen. Während das konservative Rollenbild der Frauen in beiden 
Ideologien Ähnlichkeiten aufweist, werden dennoch Aufgaben wie Propaganda, Unter-
stützung und aktive Anwerbung zunehmend von Frauen übernommen. Gender-relevante 
Themen dienen hierbei oft als Katalysator für eine verstärkte Hinwendung weiblicher Mit-
glieder“.3 

Obschon die Vielfalt von Co-Radikalisierungsformen von radikalisierten Gruppen gegen-
einander wie gemeinsam gegen Dritte noch nicht explizit zum Thema erhoben wurde, so 
mag hier abschließend ein Hinweis auf die aktuelle zweite Förderperiode des Bundespro-
gramms Demokratie leben genügen, um exemplarisch auf den in den letzten Jahren 
sprunghaft angestiegenen Bedarf an phänomenübergreifender Präventionspraxis und -
forschung hinzuweisen. Denn erstmals wurde im Handlungsfeld Extremismusprävention 
neben den drei bekannten Themenfeldern (Rechtsextremismus, Islamistischer Extremis-
mus und Linker Extremismus) auch die „Phänomenübergreifende Prävention: Wechsel-
wirkungen einzelner Phänomene, Deeskalationsarbeit“ zu einem eigenen Themenfeld 

 
2 Siehe: www.wir-fuer-demokratie.de/programme-und-massnahmen/demokratie-leben.html 
3 Siehe: www.multikulti-forum.de/de/news/fachforum-phaenomenuebergreifender-extremismus 



56 
 
 

erhoben. Seit vorigem Jahr werden hierzu immerhin sieben Modellprojekte gefördert, um 
u.a. „Wechselwirkungen zwischen verschiedenen Phänomenbereichen im Sinne von Es-
kalationen, Konflikten und Gewaltspiralen zwischen verschiedenen radikalisierten Grup-
pen in den Blick zu nehmen. Die Projekte sollen hier modellhaft Ansätze zur Unterbre-
chung von Gewaltspiralen bzw. zur Deeskalation entwickeln“. Gefördert werden in diesem 
Themenfeld zudem „Modellprojekte, die darauf abzielen, kritisches Reflexionsvermögen 
und Ambiguitätstoleranz in Bezug auf verschwörungstheoretische Einstellungsmuster zu 
vermitteln“.4 Dies mag genügen, um anzudeuten, dass zurzeit ein erheblicher Bedarf an 
Präventionsforschung und Maßnahmen besteht, die Radikalisierungseinsprünge mög-
lichst frühzeitig erkennen, Wege in die Gewalt unterbinden und aus Radikalisierungsspi-
ralen heraus finden. 

Auch die Bundeszentrale und die Landeszentralen für politische Bildung bieten Veran-
staltungen, Projekte, Vernetzung, Infodienste, Newsletter, Mediathek und Materialien zu 
Extremismus und Radikalisierung an. Allerdings erfolgt dies in erheblich unterschiedli-
chem Ausmaß. Während manche, wie die Landeszentrale NRW, mit einem eigenen The-
menschwerpunkt5  und dort mit einem kaum mehr überschaubaren Angebot aufwarten6, 
fallen andere, wie Thüringen7  und Sachsen8, hier mit deutlich weniger Veranstaltungen 
auf. 

Analog zur staatlichen und zivilgesellschaftlichen Präventionsförderung und -praxis ge-
winnt auch bei den Zentralen für politische Bildung in den letzten Jahren eine phänome-
nübergreifende Herangehensweise ganz erheblich an Bedeutung. Dies gilt nicht zuletzt 
dann, wenn sie über Informationsveranstaltungen hinaus Präventionsprojekte vernetzt, 
entwickelt und fördert. Auf den Seiten der Bundeszentrale ist „Extremismus und Radikali-
sierung“9 bereits eins von sechs Themenfeldern unter der Rubrik „Politik“. Dort finden sich 
neben Dossiers (zu Rechtsextremismus, Rechtspopulismus, Islamismus, Linksextremismus, 
Antisemitismus) und Themenseiten (Rassismus, Antiziganismus), die sich weitgehend an 
die Extremismusforschung anlehnen, auch ein Infodienst Radikalisierungsprävention ().10 
Dieser möchte „Hintergrundwissen, pädagogische Materialien, einen Newsletter und eine 
Übersicht mit Beratungsangeboten“ bieten und tut dies auch. Auch die Redaktion des 
Infodienstes Radikalisierungsprävention kommt auf der Grundlage einer kleinen Umfrage 

 
4 Siehe: www.demokratie-leben.de/fileadmin/Demokratie-leben/Downloads_Dokumente/Foerdergrund-
saetze/200210_grundsaetze_der_foerderung_extremismuspraevention.pdf).   
5 Siehe: https://gegen-gewaltbereiten-salafismus.nrw/ 
6 Siehe: https://www.gegen-gewaltbereiten-salafismus.nrw/projekte 
7 Siehe: https://www.lztthueringen.de/media/seminare_1.hj_2021_final_2_2.pdf 
8 Siehe: https://www.slpb.de/veranstaltungen 
9 Siehe: www.bpb.de/politik/extremismus/ 
10 Siehe: https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/ 



57 
 
 

unter Fachleuten der Radikalisierungsprävention zu Entwicklungen im Themenfeld Radi-
kalisierung zu dem Ergebnis: „Die islamistische Szene verändert sich. Vor allem soge-
nannte legalistische Gruppierungen gewinnen an Relevanz. Rechtsextremismus, 
Rechtspopulismus, Verschwörungserzählungen und Gruppenbezogene Menschenfeind-
lichkeit nehmen mehr Raum in der medialen und fachlichen Berichterstattung ein. Phä-
nomenübergreifende Perspektiven werden von den Fachleuten dringend gewünscht.11 

 

4.3 Radikalisierungsprävention in Ostdeutschland als einem durch geringe Kon-
takte mit Muslim:innen geprägtem Gebiet (Prof. Dr. Frank Lütze & Elke Seiler) 

Bei den Darstellungen der existierenden Radikalisierungsprävention sind – wie bereits an-
gedeutet – sozialräumliche Besonderheiten in den Blick zu nehmen. So zeichnen sich ins-
besondere die ostdeutschen Bundesländer durch eine geringe alltäglicher Präsenz von 
Muslim:innen sowie einem hohen Anteil von konfessionslosen Bürger:innen aus. Das Pro-
jekt Team von Prof. Dr. Frank M. Lütze und Elke Seiler entwickelt in Zusammenarbeit mit 
den Kolleg:innen des Forschungsprojekts konzeptionelle Leitlinien sowie Materialien für 
auf den Islam bezogene Unterrichtseinheiten im Religions- und Ethikunterricht, die der 
gegenwärtigen Verflechtung religionsbezogener und politischer Diskurse Rechnung tra-
gen und geeignet sind, (Ko-)Radikalisierungstendenzen wirksam entgegenzuwirken.  

Radikalisierungsprävention in Ostdeutschland findet auf mehreren Ebenen statt: Projekte 
werden durch die jeweiligen Landesprogramme der Bundesländer, die Landeszentralen 
für politische Bildung, die Bundeszentrale für politische Bildung (Bpb) sowie derzeit vor 
allem im Rahmen der Bundesprogramme Demokratie leben!, Zusammenhalt durch Teil-
habe und Respect Coaches gefördert. Das vom Bundesministerium für Familien, Senioren, 
Frauen und Jugend (BMFSFJ) getragene Programm Respect Coaches sieht Schulen als 
zentrale Orte wirksamer Prävention und setzt auf eng vernetzte Präventionsstrukturen. In 
Ostdeutschland sind die Respect Coaches an 43 Standorten vertreten, meist in Koopera-
tion mit den Jugendmigrationsdiensten vor Ort.12 Der Förderschwerpunkt des vom Bun-
desministerium des Innern, für Heimat und Bau (BMI) im Jahr 2010 aufgelegten Programm 
Zusammenhalt durch Teilhabe war zunächst dezidiert Ostdeutschland, seit 2016 jedoch 
ist das Programm für strukturschwache Regionen im gesamten Bundesgebiet geöffnet 
(Ben Slama/Kemmesies: 2020). Ziel des Programms ist die Etablierung demokratischer 

 
11 Siehe: https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/317212/umfrage-phaeno-
menuebergreifende-perspektiven-gefordert-islamismus-weiterhin-relevant 
12 Siehe: https://www.lass-uns-reden.de/ 



58 
 
 

Verbandsstrukturen durch die Erprobung neuer Partizipationsformen und die Bearbei-
tung von diskriminierenden und demokratiefeindlichen Vorfällen in Vereinen und Ver-
bänden, was mit Hilfe von Bildungsarbeit und der Tätigkeit von Demokratieberater:innen 
erreicht werden soll (Ben Slama/Kemmesies: 2020). Im Zuge der Programmevaluationen 
wurde die Wirksamkeit der Projekte im Blick auf das Eintreten gegen menschenfeindliche 
und demokratiefeindliche Einstellungen und Vorfälle untersucht, jedoch nicht themen-
spezifisch hinsichtlich Islamfeindlichkeit oder islamistischen Extremismus unterschieden, 
so dass eine diesbezügliche Programmbeurteilung nach derzeitigem Stand nicht möglich 
ist.  

Das seit 2015 bestehende Bundesprogramm Demokratie leben! des Bundesministeriums 
für Familien, Senioren, Frauen und Jugend (BMFSFJ) fördert eine breite Bandbreite an 
Themenschwerpunkten, die sowohl Rechtsextremismus, Linksextremismus als auch is-
lamistischen Extremismus umfassen. Der Themenbereich Islam-/Muslimfeindlichkeit wird 
im Kontext der Prävention von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit spezifisch auf-
geführt. Allerdings unterscheidet das Programm, das mit seiner Förderstruktur sowohl auf 
Bundes-, Landes-, kommunaler als auch Modellprojektebene breit aufgestellt ist und über 
ein hohes Fördervolumen verfügt, nicht in eine west- und ostdeutsche Präventionsstrate-
gie.  

Demgegenüber wird in der die beiden Phänomene Islamfeindlichkeit und Islamismus/Sa-
lafismus betreffenden Forschungsliteratur an vielen Stellen zwischen Ost- und West-
deutschland unterschieden. In diesem Artikel werden deshalb zunächst einige auf Ost-
deutschland bezogene Befunde wiedergegeben. Anschließend wird die Präventionsland-
schaft sowohl im Bereich der Islamismusprävention als auch im Bereich der Islamfeind-
lichkeit skizziert, die sich in den letzten Jahren in Ostdeutschland etabliert hat.  

Für die Beschreibung der Präventionsansätze und Projekte wurde maßgeblich auf die  
Datenzusammenstellung der Bundeszentrale für politische Bildung (Bundeszentrale für 
politische Bildung 2020b), auf die dem Bundesprogramm Demokratie leben! zugehörigen 
Abschlussberichte des BMFSFJ (BMFSFJ: 2020) und der wissenschaftlichen Begleitfor-
schung (DJI 2020) sowie auf die Daten des MAPEX-Forschungsprojekts (MAPEX-For-
schungsverbund: 2021) zurück gegriffen. Für diesen Artikel wurden Projekte ins Auge ge-
fasst, die ihren Standort oder ihr Tätigkeitsfeld in einem der ostdeutschen Bundesländer 
haben und eine mindestens fünfjährige Förderdauer haben.  

 
Wie bereits angedeutet, liegt im Vergleich zwischen Ost- und Westdeutschland eine un-
terschiedliche Ausgangslage vor. Bevölkerungsumfragen, welche Einstellungen der 



59 
 
 

deutschen Mehrheitsbevölkerung zum Islam und zu Muslim:innen untersuchen, weisen 
seit Jahren unterschiedliche Werte für Ost- und Westdeutschland nach. Eine Mehrheit ist 
Muslim:innen gegenüber kritisch eingestellt und sieht den Islam als Bedrohung (Pickel 
2019; Decker/Brähler 2018). Die Zustimmung zu islamfeindlichen Aussagen, die oftmals 
einhergeht mit einer Zustimmung zu autoritären Einstellungen (Pickel 2019), weist in Ost-
deutschland dabei noch höhere Werte auf (z. B. Pickel/Yendell 2018). Dabei ist der mus-
limische Bevölkerungsanteil in den ostdeutschen Bundesländern gering: der Anteil von 
Muslim:innen an der Bevölkerung der fünf Bundesländer Sachsen, Sachsen-Anhalt, Thü-
ringen, Brandenburg und Mecklenburg-Vorpommern wird zwischen 1% und 1,5% ange-
geben (Bundeszentrale für politische Bildung 2020a; Pickel 2020; ); von der Gesamtzahl 
der Muslim:innen in Deutschland leben nur rund 2% in Ostdeutschland (BaMF 2009). Der 
geringe Bevölkerungsanteil geht einher mit einer weiten Verbreitung von muslimfeindli-
chen Stereotypen. Aus dem niedrigen Anteil von Muslim:innen in Ostdeutschland schei-
nen sich verschiedene Implikationen zu ergeben: Einerseits bestehen weniger Kontakte 
auf individueller Ebene, denen in der Literatur eine vorurteilsabbauende Wirkung zuge-
schrieben wird (z. B. Pickel und Yendell 2018; Pickel 2019). In ihrer Studie „Deutschland – 
postmigrantisch I“ verweist Naika Foroutan auf diesen Befund: „Personen, die sehr viel 
Kontakt zu Muslimminnen und Muslimen in mindestens zwei Bezugsräumen haben, ant-
worten weniger stereotyp als Personen, die nicht so häufig oder gar keinen Kontakt mit 
diesen haben“ (Foroutan et al. 2014). Andererseits fehlt vielerorts die Repräsentation mus-
limischer zivilgesellschaftlicher Akteure im öffentlichen Raum. Muslim:innen prägen sel-
tener als in westdeutschen Regionen den öffentlichen Diskurs als politische Akteure zum 
Beispiel der Landespolitik, treten seltener als Vorsitzende von Umwelt- und Naturschutz-
verbänden oder als Unternehmer:innen auf; den Moscheegemeinden fehlt oftmals die 
strukturelle Stärke, um ihre Perspektiven einzubringen (Hakenberg und Klemm 2016).  
 
Besonders deutlich wird dies am Beispiel des islamischen Religionsunterrichts, der – ob-
wohl selbst als wichtiger Baustein einer islamistischen Radikalisierungsprävention be-
schrieben (Ceylan und Kiefer 2013) – auf absehbare Zeit in keinem der ostdeutschen Bun-
desländer eingeführt werden wird. Insofern muss man davon ausgehen, dass medial ge-
führte Diskurse über Muslim:innen besonders schwer wiegen; die damit oftmals einher-
gehende „schlechte Presse“ (Hafez 2017; Hafez und Schmidt 2020) findet kaum lokale 
Gegennarrative.  
 
Darüber hinaus scheint angesichts der absoluten Mehrheit der nicht religiösen Bevölke-
rung – die Zahl der Konfessionslosen liegt bei über 70% (Pickel: 2020) – nicht nur die 
Wahrnehmung von Muslim:innen als religiöser Minderheit, sondern überhaupt als religiös 



60 
 
 

Zugehörige von Belang: „Es scheint, dass sich in einer negativen Haltung zu den Muslimen 
auch eine Konfliktlinie zwischen Religion und Säkularität manifestiert. Jedenfalls scheint 
[…] der Konflikt weniger zwischen Christen und Muslimen zu verlaufen als zwischen säku-
lar und religiös eingestellten Personen […].“ (Pollack et.al. 2014). Andernorts erprobte For-
men des interreligiösen Dialogs greifen schon allein deshalb nicht in der Breite, da dieses 
„inter“ schlichtweg nur eine Minderheit ansprechen kann. Der Infodienst Radikalisierungs-
prävention der Bundeszentrale für politische Bildung stellt deshalb mit Blick auf die islam-
bezogene politische Bildungsarbeit in Brandenburg fest, „dass die brandenburgische 
Mehrheitsgesellschaft generell nur über wenige direkte Bezüge zu jeglicher Art von Reli-
gion verfügt; weniger als 20 Prozent der Brandenburgerinnen und Brandenburger gehö-
ren einer Religionsgemeinschaft an. Die politische Bildungsarbeit in Brandenburg ist so-
mit vor allem damit beschäftigt, Wissen und Informationen über islamisches Leben, inter-
religiöse Strömungen und Ähnliches zu vermitteln.“ (Bundeszentrale für politische Bildung 
2020b) 

Zur Begegnung sowohl islamfeindlicher als auch islamistischer Einstellungen wurde in den 
vergangenen Jahren eine Vielzahl an Projekten gefördert. Das Bundesprogramm Demo-
kratie leben! unterstützt seit 2015 Projekte in verschiedenen Programmbereichen auf 
kommunaler Ebene (Partnerschaften für Demokratie) und auf Landesebene (Landes-De-
mokratiezentren in den Bundesländern). Zudem führen bundesweit agierende Kompe-
tenznetzwerke die Expertise im Themenfeld zusammen, so das Kompetenznetzwerk Is-
lamistischer Extremismus und das Kompetenznetzwerk Islam-/Muslimfeindlichkeit. Dar-
über hinaus sind zahlreiche mehrjährige Modellprojekte in den verschiedenen Themen-
feldern tätig. 

Das bundesweite Kompetenznetzwerk Islamistischer Extremismus (KN:IX) besteht aus den 
drei Trägern ufuq.de, Violence Prevention Network (VPN) und der Bundesarbeitsgemein-
schaft religiös begründeter Extremismus (BAG RelEx). Der BAG RelEx gehören derzeit 33 
Mitgliedsorganisationen an; darunter sind als für die Präventionsarbeit in Ostdeutschland 
relevante Akteure insbesondere die in Mecklenburg-Vorpommern tätige Fachstelle 
Bidaya und der Verein cultures interactive e.V. zu nennen, der unter anderem in Thüringen 
und Brandenburg mit mehreren Projekten aktiv ist. Der bundesweit agierende Träger Vi-
olence Prevention Network (VPN) unterhält Beratungsstellen in Thüringen, Brandenburg 
und Sachsen, welche Fachkräftefortbildung für Akteure in der Präventionsarbeit, Deradi-
kalisierungs- und Ausstiegsberatung anbieten. Die sächsische Beratungsstelle ist eng ver-
netzt mit der im Demokratie-Zentrum Sachsen angesiedelten Koordinierungs- und Bera-
tungsstelle Radikalisierungsprävention (KORA), die die sächsische Präventionsarbeit zu-
sammenführt. Das auf fünf Säulen beruhende Konzept der KORA umfasst die 



61 
 
 

Zusammenarbeit mit Moscheegemeinden, Fortbildung von Akteuren in der Präventions-
arbeit sowie Deradikalisierungs- und Ausstiegsberatung. Neben der Präventions- und Be-
ratungsarbeit gegen islamistische Radikalisierung versteht sich KORA auch als Ansprech-
partner für islam- und muslimfeindliche Vorfälle. Am Aufbau zivilgesellschaftlicher musli-
mischer Strukturen arbeitet das Leipziger Zentrum für Extremismusprävention (ZfEp), das 
verbandliche Strukturen muslimischer Jugendarbeit in der Region voranbringen möchte 
und die Strukturentwicklung von Moscheegemeinden im Blick hat.13  

Da vielerorts der landespolitische Fokus auf dem Thema Rechtsextremismus lag oder 
liegt, befinden sich in Mecklenburg-Vorpommern, Brandenburg und Thüringen landes-
weite islamismuspräventive Strategien erst im Aufbau (Bundeszentrale für politische Bil-
dung 2020b). Auch für Sachsen-Anhalt stellt der Verfassungsschutzbericht für das Jahr 
2018 fest, dass „mehrheitlich keine gefestigten Strukturen der islamistischen Szene“ be-
stehen (zitiert Bundeszentrale für politische Bildung 2020b). Der Schwerpunkt der Islamis-
musprävention in Sachsen-Anhalt liegt daher auf einer Bildungsarbeit, in der versucht 
wird, interkulturelle Kompetenzen zu stärken und Wissen zur Diversität der islamischen 
Religion bereit zu stellen (ebd.). So konstatiert die durch das Landes-Demokratiezentrum 
Sachsen-Anhalt unterstützte Fachstelle SALAM.Sachsen-Anhalt: „Phänomene religiös be-
gründeter islamistischer und antimuslimischer rassistischer Radikalisierung sind dabei 
wechselseitig verschränkt und lassen sich nicht isoliert voneinander analysieren und be-
arbeiten.“14  

Auch die in Trägerschaft der Regionalen Arbeitsstellen für Bildung, Integration und Demo-
kratie (RAA) bestehende Fachstelle Islam im Land Brandenburg beschreibt ihre Aufgabe 
darin, die „Diversität des Islams verstehen lernen, antimuslimischem Rassismus und is-
lamistischer Radikalisierung begegnen“ zu wollen.15 Weitere phänomenübergreifende An-
sätze wurden in Verschränkung mit dem Themenfeld der Rechtsextremismusprävention 
entwickelt: Der in Thüringen und Brandenburg aktive Verein cultures interactive e.V. hat 
Wechselwirkungen zwischen religiös begründetem Extremismus und Rechtsextremismus 
im Blick.16  

Prävention von Islamfeindlichkeit ist im Bundesprogramm Demokratie leben! verortet in 
einem Gesamtansatz der Prävention von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit 
(GMF). Erstmalig seit 2015 werden Modellprojekte zu Islam-/Muslimfeindlichkeit im 

 
13 Siehe: https://www.zfep.info 
14 Siehe: http://salam-lsa.de 
15 Siehe: https://raa-brandenburg.de/Projekte-Programme/Fachstelle-Islam 
16 Siehe: https://cultures-interactive.de/de 

https://www.zfep.info/
http://salam-lsa.de/
https://raa-brandenburg.de/Projekte-Programme/Fachstelle-Islam
https://cultures-interactive.de/de


62 
 
 

Themenfeld „Ausgewählte Phänomene Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit und 
Demokratiestärkung im ländlichen Raum“ als spezifisches Handlungsfeld gefördert, was 
als Motor für die Konstitution einer eigenständigen Fachpraxis wirkte. Seit 2020 setzt sich 
das neu gegründete bundesweite Kompetenznetzwerk Islam-/Muslimfeindlichkeit gegen 
antimuslimischen Rassismus und für die Stärkung einer ambiguitätstoleranten Gesell-
schaft ein. Es versteht sich als Anlauf-, Impuls- und Transferstelle und besteht aus den 
drei Trägern CLAIM/teilseiend e.V., der Arbeitsgemeinschaft der Evangelischen Jugend in 
Deutschland e.V. (aej) und dem Zentrum für Europäische und Orientalische Kultur (ZEOK) 
e.V.  

Der CLAIM-Allianz gehören derzeit 47 Mitgliedsorganisationen an; CLAIM obliegt dabei 
die Aufgabe, die Organisationen zu vernetzen, effektive Strukturen für einen fachlichen 
Austausch aufzubauen und die öffentliche Sensibilisierung für die Problematik Islam-
/Muslimfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus zu erhöhen. Während das Tätig-
keitsspektrum der Mitgliedsorganisationen bundesweit ein weites Spektrum umfasst, von 
Beratungsarbeit über Jugendarbeit, Empowerment und Vernetzung muslimischer Ak-
teure, sehen viele der in Ostdeutschland verorteten Projekte gegen Islam-/Muslimfeind-
lichkeit ihren Schwerpunkt in der Sensibilisierung der Mehrheitsgesellschaft durch Bil-
dungs- oder Öffentlichkeitsarbeit. 

Das in Leipzig ansässige Zentrum für Europäische und Orientalische Kultur (ZEOK), das vor 
allem im Kontext Schule und in den Einrichtungen der Kinder- und Jugendhilfe tätig ist, 
entwickelt Qualifizierungsformate und -konzepte, die Pädagog:innen gegen Muslim-
feindlichkeit und antimuslimischen Rassismus sensibilisieren.  

Darüber hinaus wurden differenzierte islambezogene Unterrichtsmaterialien entwickelt, 
darunter niedrigschwellige mobile Lernformate, die von Jugendeinrichtungen und Schu-
len genutzt werden und mit denen man Pädagog:innen ermutigen will, den islambezo-
genen Diskurs aktiv mit den Jugendlichen zu führen, auch wenn das Thema vor Ort kont-
rovers und aufgeladen diskutiert wird. Inhaltlich versucht man, durch Interviews und Port-
räts den in der ostdeutschen Öffentlichkeit wenig repräsentierten Perspektiven muslimi-
scher oder als muslimisch markierter Jugendlicher mehr Raum zu geben. Ziel der Bil-
dungsarbeit ist auch, dem durch den Träger wahrgenommenen Narrativ von Islam als 
westdeutschem Gesellschaftsphänomen durch eine lebensweltliche und regionale Veror-
tung der Bildungsmaterialien zu begegnen. Auch die Leipziger Geschäftsstelle des Ver-
bands binationaler Familien und Partnerschaften hat zum Ziel, „den durch einseitige me-
diale Bilder geprägten Meinungsbildungsprozess junger Erwachsener zu ‚Muslim*innen‘ 
und zu antimuslimischem Rassismus zu erweitern und fehlende Narrationen einer 



63 
 
 

Migrationsgesellschaft zu erzählen“; in ihrem Modellprojekt (Un)Sichtbarkeiten in der Mig-
rationsgesellschaft wendet man sich vor allem Medienschaffenden zu. Materialangebote 
für die Jugendarbeit stellt auch der Verein Bildungsteam Berlin-Brandenburg e.V. zur Ver-
fügung, der mit den „Bildungsbausteinen gegen antimuslimischen Rassismus“ ein rassis-
muskritisches Materialangebot geschaffen hat.  

Neben den dezidiert im Themenfeld Islam-/Muslimfeindlichkeit geförderten Trägern ha-
ben zahlreiche Projekte die Verschränkung von Diskursen im Blick und arbeiten phäno-
menübergreifend an der Entwicklung neuer Arbeitsansätze, die Diskriminierungs- und 
Rassismuskritik zugrunde legen. Dagegen dominiert eine Abgrenzung von Ansätzen der 
universellen Islamismusprävention auf theoretischer Ebene (Deutsches Jugendinstitut 
2020), trotz der Verwendung von parallelen Methoden in der Praxis. Phänomenübergrei-
fende Ansätze, welche die Prävention von Islamfeindlichkeit auch im Zusammenspiel mit 
anderen Aspekten von Ausgrenzung bearbeiten, finden sich in angrenzenden Themen-
feldern des Förderprogramms: Als Träger im Kompetenznetzwerk Schulische und außer-
schulische Bildung im Jugendalter im Handlungsfeld Demokratieförderung fungiert das in 
Ostdeutschland breit aufgestellte Netzwerk für Demokratie und Courage (Bundesge-
schäftsstelle für Demokratie und Courage e.V.), das in Dresden als lockerer Zusammen-
schluss verschiedener Jugendorganisationen als Reaktion auf Wahlerfolge rechtsextremer 
Parteien gegründet worden war. Heute als bundesweites Netzwerk aktiv, bietet das Netz-
werk für Demokratie und Courage (ndc) mit einem partizipativ organisierten Peer-Trai-
ner:innenmodell Schulprojekttage u.a. zu Vorurteilen, Rassismus, Diskriminierung oder zu 
Normalitätsvorstellungen an.  

Auch das bundesweit tätige Projekt Schule ohne Rassismus-Schule mit Courage (SOR-
SMC) des Trägers Aktion Courage e.V. hat zahlreiche Partnerschulen in Ostdeutschland: 
442 Schulen aus den fünf ostdeutschen Bundesländern gehören zum Netzwerk von SOR-
SMC. Der als „herausragend“ (Ceylan und Kiefer 2018) beschriebene partizipatorische An-
satz von SOR-SMC umfasst alle Formen von Diskriminierung und Ungleichwertigkeit und 
versteht es, auf thematische Überschneidungen kompetent zu reagieren.  

Auch für die in Ostdeutschland tätigen Projekte bestätigt sich der durch den MAPEX-
Forschungsverbund herausgearbeitete Befund, dass träger- und phänomenübergreifend 
die überwiegende Zahl der universellen Präventionsprojekte in der Schule tätig sind oder 
schulische Fachkräfte adressieren (MAPEX-Forschungsverbund: 2021). 

Nicht ohne Grund, denn als eine der wenigen gesellschaftlichen Institutionen, welche alle 
Bevölkerungsgruppen gleichermaßen erreichen kann, kommt insbesondere der Schule 



64 
 
 

eine besondere Relevanz für Präventionsstrategien zu. Ceylan und Kiefer (2013) beschrei-
ben die Schule im Kontext der Radikalisierungsprävention als „mit Abstand wichtigsten 
Handlungsbereich“: „In einer plural verfassten, heterogenen Gesellschaft ist Schule der 
Ort, wo junge Menschen mit unterschiedlichsten Weltanschauungen, ethnisch-kulturellen 
Wurzeln sowie Lebensstilen zusammenkommen. Insofern muss die Schule eine interkul-
turelle Ausrichtung als Querschnittsaufgabe verstehen, um die vorhandene Vielfalt als 
Selbstverständlichkeit zu vermitteln.“ Im Blick auf universelle Prävention wäre Schule zu-
dem der Ort, an dem medial vermittelte, oftmals muslimfeindliche Diskurse reflektiert und 
eingeordnet werden könnten. Mit Blick auf Jugendliche in Ostdeutschland weisen Forou-
tan et al. (2015) in der Studie „Deutschland postmigrantisch II“ darauf hin, dass bei Ju-
gendlichen in Ostdeutschland das Wissen über das Themenfeld Islam und Muslime über 
einen Diskurs geprägt sei, der sich vor allem über die Schule vermittle.  

Mit Blick auf die Weiterentwicklung des Handlungsfeldes insbesondere für die Arbeit in 
mehrheitlich konfessionslosen Regionen regt die wissenschaftliche Begleitung der Mo-
dellprojekte im Programm Demokratie leben! an, Religionsfeindlichkeit im allgemeinen in 
den Blick zu nehmen, um eine lebensweltliche Anknüpfung zu ermöglichen; zudem wäre 
es sinnvoll, Konzepte zur Unterscheidung von menschenrechtsbasierter Islam- bzw. Reli-
gionskritik und diskriminierender Islam- und Muslimfeindschaft weiter zu entwickeln 
(Deutsches Jugendinstitut 2020). Offen bleibt zudem, ob der sich entwickelnde Diskurs 
um „Ost-Migrantische Analogien“ (Foroutan et al.: 2019) für eine spezifisch ostdeutsche 
Annäherung an das Themenfeld gewinnbringend sein kann.  

Die kontrovers diskutierte Studie untersucht explizit Parallelen und Analogien in Abwehr- 
und Anerkennungsprozessen im Hinblick auf Ostdeutsche und Migrant:innen (insbeson-
dere der Gruppe der Muslim:innen). Sie fragt danach, wie Ost- und Westdeutsche auf die 
Gruppe der Ostdeutschen und Muslim:innen blicken. Die Forscher:innen kommen zu dem 
Schluss, dass sowohl Ostdeutsche als auch Muslim:innen mit ähnlichen Abwertungen 
konfrontiert seien; so würden beide Gruppen stereotypisiert und migrantisiert und mit 
Positionsschranken und Leistungshürden konfrontiert (Foroutan et al.: 2019). Abzuwarten 
bleibt, ob hier nachgewiesene „ost-muslimische“ Analogien mit Blick auf Intergruppen-
wahrnehmungen in einem Präventions- oder Transferkontext weiterentwickelt werden 
können. 

  



65 
 
 

4.4 Welche (Unterrichts-)Materialien sind geeignet, um einer Radikalisierung 
und (Co-) Radikalisierung von jungen Erwachsenen entgegenzuwirken?  
(Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby) 

Auch wenn Schulen mit Blick auf die Wissensvermittlung über den Islam und seinen An-
gehörigen eine große Bedeutung beizumessen ist, gilt es zu konstatieren, dass über die 
Effekte von Bildungsangeboten auf Radikalisierungsverläufen oder bei deren Prävention 
kaum wissenschaftliche Publikationen vorliegen. Dem Zusammenhang zwischen Bil-
dungsmaterialien und islambezogenen Einstellungen von Schüler:innen iwidmet sich das 
Teilprojekt von Prof. Dr. Riem Spielhaus und Radwa Shalaby (Georg-Eckert-Institut).  

Eine Untersuchung von Eleni Christodoulou und Simona Szakács (2018) gibt eine Über-
sicht über Publikationen internationaler Organisationen zur Extremismusprävention 
durch Bildung, untersucht aktuelle Lehrpläne und Schulbücher in Bezug auf deren Extre-
mismusdarstellungen und formuliert auf deren Basis Empfehlungen für Bildungsmateria-
lien. Internationale Organisationen schreiben Wissensvermittlung über politische Kul-
tur(en) in schulischer Bildung als Form der Präventionsarbeit eine große Bedeutung zu, 
auch wenn sie sie nicht als Allheilmittel zur Verhinderung von Radikalisierung bei jungen 
Menschen werten. Präventionsmaßnahmen und Forschungen in Bezug auf extremistische 
Tendenzen konzentrierten sich allerdings lange Zeit auf außerschulische Faktoren und 
Maßnahmen (Christodoulou und Szakács 2018, S. 17).  

Während zahlreiche Untersuchungen mit allgemeineren Fragestellungen wie der Förde-
rung von Frieden, religiöser Vielfalt und des Zusammenlebens in Bildungsmedien befasst 
sind, widmet sich kaum Forschungsliteratur speziell dem Zusammenhang von schulischer 
Bildung und Prävention von gewalttätigem Extremismus (Christodoulou und Szakács 
2018, S. 18). Außerdem erschweren die mehrdimensionalen Dynamiken im Kontext von 
Radikalisierungsprozessen eine Konzeption von systematischen Gegenstrategien in (Un-
terrichts-)Materialien (El-Mafaalani et al. 2016, S. 235). 

Um (Co-)Radikalisierung durch Unterrichtsmaterialien entgegenzuwirken sollte ein Per-
spektivenwechsel in sowohl der Darstellung von Islam und Muslim:innen als auch der 
Behandlung von Themen gewalttätigem Extremismus im Unterricht vorgenommen wer-
den (Christodoulou und Szakács 2018, S. 17). Laut der von Ceylan und Kiefer vorgeschla-
genen Trias von Präventionsmaßnahmen gehören allgemeine schulische Maßnahmen zur 
primären Radikalisierungsprävention, die keine Zielgruppenspezifik aufweisen, sondern 
sich an alle Schüler:innen richten (Ceylan und Kiefer 2018, S. 66). Auch Ceylan und Kiefer 
bemängeln ein Defizit an Forschungen und Evaluationen von Präventionsmaßnahmen 
und Standards.  



66 
 
 

Sie hinterfragen die anscheinend bestehende Annahme in Bezug auf Präventionsmaß-
nahmen, „dass die Vermittlung von richtigen Islamkenntnissen in Interventionen und Be-
ratungsprozessen zu einer Einstellungsveränderung führen könnten“ und konstatieren, 
„dass eine solche Wirkung bislang nicht wissenschaftlich nachgewiesen ist“ (Ceylan und 
Kiefer 2018, S. 64). Wesentliches Merkmal von Radikalisierungsprävention in diesem Be-
reich ist, dass sie auf vorhandene positive Ressourcen, deren Stärkung und Stabilisierung 
und auf einen Entwicklungsverlauf ohne negative Ereignisse, Devianz und Delinquenz ab-
zielt (Ceylan und Kiefer 2018, S. 66). Das Gegenteil könnten Diskurse bewirken, die Mus-
lim:innen unter eine „Logik des Verdachts“ stellen, konstatierten die beiden Autoren (Cey-
lan und Kiefer 2013, S. 102; siehe auch Kiefer 2014, S. 261). Aus diesen Beobachtungen 
leiten El-Mafaalani et al. den Bedarf großer Sensibilität im Hinblick auf die Thematisierung 
von Islam im Bildungskontext ab: „Zu schnell wird religiöse Radikalisierung mit »dem Is-
lam« erklärt oder in den allgemeinen Integrationsdiskurs verschoben. Dadurch läuft man 
Gefahr, nicht nur jede Form der Religiosität unter Generalverdacht zu stellen, sondern 
zudem auch die besondere Attraktivität radikaler Strömungen für Jugendliche zu über-
sehen“(El-Mafaalani et al. 2016, S. 233f). 

Eine Schulbuchstudie aus dem Jahr 2011 am Georg-Eckert-Institut für internationale 
Schulbuchforschung zeigte Tendenzen in Bezug auf Darstellung von Islam und Muslim:in-
nen in den Schulbüchern aus fünf europäischen Ländern. So überwiegen in heutigen 
Schulbüchern aus Deutschland, Österreich, Frankreich, Spanien und England vereinfa-
chende Darstellungen des Islams und von Muslim:innen als religiös markiertes Kollektiv 
außereuropäischer „Anderer“. Mehrheitlich zeichnen die untersuchten Geschichts- und 
Politikbücher Islam und „modernes Europa“ als sich gegenseitig ausschließende Einhei-
ten, die sich konfrontativ Begegnen und dabei kaum Überschneidungen und Ähnlichkei-
ten aufweisen. Islam vorwiegend außerhalb Europas verortet, entzeitlicht und durch man-
gelnde Trennschärfe zwischen Religion, Kultur und Politik essentialisiert, darüber hinaus 
werden komplexe Themen wie Islamismus vereinfacht dargestellt. Es werden neben 
Osama Bin Laden oder Staatspräsidenten mehrheitlich muslimischer Länder kaum musli-
mische Persönlichkeiten mit Namen genannt. Muslim:innen erscheinen vielmehr als na-
menlose Masse, werden religiös markiert kollektiviert und homogenisiert sowie als be-
drohliche, nicht-zugehörige konstruiert. Grundlegend für diese Perspektive ist die man-
gelnde Unterscheidung zwischen Islam als religiösem Modell und muslimisch geprägten 
kulturellen und politischen Praxen in Vergangenheit und Gegenwart. So dominieren Es-
sentialisierungen einer als religiös begründeten Differenz und kollektive Zuschreibungen. 
Der Fokus des polarisierenden Unterscheidens liegt in einer Darstellung von Muslimen als 
vormodernen und daher zu Europa nicht passfähigen Anderen. Geschichtsdarstellungen, 



67 
 
 

die das arabisch-islamische Mittelalter würdigen und aufwerten bringen diese polare Auf-
fassung nicht ins Wanken, sondern stützen sie. (Kröhnert-Othman et al. 2011).  

Inwieweit diese Tendenzen in den aktuellen Schulbüchern weiterbestehen oder durch ein 
anderes Framing überholt werden, untersucht das Teilprojekt von Prof. Dr. Riem Spielhaus 
(Georg-Eckert-Institut – Leibniz-Institut für internationale Schulbuchforschung) in Zusam-
menarbeit mit dem PT Lütze – systematisch in Lehrplänen und Schulbüchern für die Fä-
chergruppen Religions-/Ethik-, Gesichts-, Geographie- sowie Politik-/Sozialkundeunter-
richt. 

Sowohl in aktuellen Lehrplänen der unterschiedlichen Bundesländer als auch in den für 
diese konzipierten Schulbüchern überwiegen Präventionsbemühungen, insbesondere in 
Bezug auf Rechtsextremismus (Christodoulou und Szakács 2018, S. 18). Islamismus wird 
dabei häufig im Sinne abstrakter Gegenmaßnamen erwähnt. Die Thematisierung von ge-
walttätigem Extremismus in Schulbüchern weist gute sowie problematische oder sogar 
kontraproduktive Praktiken auf (Christodoulou und Szakács 2018, S. 18). Für eine gute 
Präventionspraxis durch Bildungsmedien empfehlen Christodoulou und Szakács, sind drei 
Ebenen zu beachten: Auf der Ebene der Wissensbestände sollte ein komplexes und nu-
anciertes Verständnis des gewalttätigen Extremismus unter Einbezug individueller und 
sozioökonomischer Faktoren vermittelt und jegliche stereotypische Darstellung zuguns-
ten einer Sichtbarmachung der Vielfalt der unterschiedlichen Individuen und Gruppierun-
gen vermieden werden, die mit gewalttätigem Extremismus in Verbindung gebracht wer-
den. Auf der Ebene der Aktivitäten sollte das vermittelte Wissen in Handlungsstrategien 
und Methoden übersetzt werden, die relevant für den Alltag von Schüler:innen ist und 
auch mit dem Thema verbunden sind (PVE-E spezifische Aufgaben). Auf der Ebene der 
Kompetenzen sollen nachhaltiger und bereiter in allen Texten und fächerübergreifend 
interkulturelle Kompetenz, kritisches Denken und die damit zusammenhängenden Kon-
zepte der Multiperspektivität und Mündigkeit gefördert, und nicht nur dort, wo auf ge-
walttätigen Extremismus bezogene Inhalte angesprochen werden (Christodoulou und 
Szakács 2018, S. 18). Dies entspräche den im Beutelsbacher Konsens 1976 etablierten 
Grundlagen politischer Bildung Überwältigungsverbot, Kontroversitätsgebot und Interes-
senorientierung. Kontroversität ist aus Sicht der Politikdidaktik nicht nur erwünscht, son-
dern notwendig (Reinhardt 2005; Grammes 2014). Ein an Unterrichtsmaterialien und schu-
lische Praxis gerichteter Anspruch ist also Raum für Dialog und kontroversen Themen zu 
bieten, auch in Bezug auf Islam, Muslim:innen und Extremismus. Wie eine solche kontro-
verse Thematisierung gelingen könnte, erarbeitet das Projektteil Schulbuchanalyse von 
Prof. Dr. Spielhaus und erstellt in Zusammenarbeit mit anderen Teilprojekten 



68 
 
 

dementsprechend Unterrichtsmodule zum Gebrauch für die Sekundarstufe I an Schulen 
sowie -materialien für Träger:innen non-formaler Bildungsangebote.  

 

5 Fazit: State of the Art und Forschungslücken 

Ist man nun gewillt ein Resümme zu ziehen, kann die Aufgabe nicht darin bestehen einen 
detaillierten Überblick über die vielen Einzelbefunde der interdisziplinären Teilprojekte 
des Forschungsverbundes zu geben. Letztere werden stattdessen mit Blick auf (1) die for-
schungsleitende Annahme einer Radikalisierungsspirale zwischen radikalisiertem Islam 
und radikalisierten Islamgegner:innen verdichtet. Auf Basis dieser Betrachtungen (2) wer-
den anhand des Literaturberichts identifizierte Forschungslücken benannt. Abschließend 
wird reflektiert, welche (3) Konsequenzen sich aus den Befunden für die Präventionspraxis 
und für Interventionsmöglichkeiten an Schulen ergeben. 

1) Bestätigung einer Radikalisierungsspirale mit noch fehlenden Facetten 

Ein Kernbefund der Literaturdurchsicht ist, dass die Annahme einer Radikalisierungsspirale 
plausibilisiert werden konnte. Es gibt es eine ganze Reihe von Teilbefunden, die sich – 
wenn, sie wie ein Puzzle zusammengesetzt werden – in dieses Bild einer wechselseitigen 
Motivation der Radikalisierung einfügen. So hat der weltweite islamistische Terrorismus 
eindeutig Spuren im Einstellungsklima der Bundesrepublik Deutschland hinterlassen: 
Über die Hälfte der Bevölkerung bekundet in jüngeren Umfragen, dass sie den Islam als 
eine Bedrohung empfindet – wobei das Niveau dieser Bedrohungsperzeption in den ost-
deutschen Bundesländern noch einmal akzentuierter ausfällt (Pickel und Yendell 2016; 
Pickel 2019). Diese Bedrohungswahrnehmungen bilden den Nährboden für gruppenbe-
zogene Vorurteile und Ressentiments gegen Muslim:innen. Diese sind ebenfalls gut do-
kumentiert und eine Auswertung verschiedener Umfrageprojekte und Fachartikel zeigt, 
dass diese Vorurteile eine große Beharrungskraft aufweisen und – je nach Itemformulie-
rung – auf einem hohen Niveau existieren. Beispielsweise zeigt die jüngste Leipziger Au-
toritarismus-Studie (Decker und Brähler 2020), dass vier von zehn Befragten der Aussage 
zustimmen, dass sie sich „aufgrund der vielen Muslime manchmal wie Fremde im eigenen 
Land fühlen“. Dies bedeutet im Umkehrschluss, dass viele Bürger:innen die in Deutschland 
lebenden Muslim:innen als fremd und bedrohlich wahrnehmen und sie nicht als selbst-
verständlichen Teil der Gesellschaft akzeptieren. Der Weg von diesen gruppenbezogenen 
Vorurteilen zu einer Diskriminierungsbereitschaft ist nicht sehr weit.  



69 
 
 

An dieser Stelle könnte man auch eine gewisse Entwarnung geben, denn eine Mehrheit 
der Bevölkerung ist der Auffassung, dass Muslim:innen mehr Anerkennung entgegenge-
bracht werden sollte. Häufig handelt es sich hierbei jedoch um eine ‚abstrakte Anerken-
nung‘. Sie bricht an konkreteren politischen Streitfragen. Sechs von zehn Befragten spre-
chen sich dafür aus, die rituelle Beschneidung von Jungen zu verbieten. Jede:r Zweite 
bekundet, dass Lehrer:innen das Tragen des Kopftuches nicht erlaubt sein sollte. Vier von 
zehn Befragten würden es begrüßen, wenn der Bau von Moscheen eingeschränkt wird 
(Foroutan et al. 2014, S. 7). Forderungen, die – wenn sie in die Tat umgesetzt werden – 
einer Absage an die Teilhabeaspirationen von Muslim:innen sowie z. T. einer Einschrän-
kung ihrer Religionsfreiheit gleichkommen würden.  

Rechtsradikale und rechtspopulistische Parteien und Bewegungen – man denke an die 
Alternative für Deutschland, die Identitären und die PEGIDA-Bewegung – haben die Mo-
bilisierungskraft des „Feindbild Islams“ längst für sich entdeckt. Plakate mit durchgestri-
chenen Moscheen, die kollektive Verunglimpfung von muslimischen Männern als Verge-
waltiger, die Imagination einer von politischen Eliten geförderten Invasion der Muslim:in-
nen und Aufrufe zur Verteidigung des christlichen Abendlandes sind zu ihrem Marken-
kern geworden und fügen sich nahtlos in ihre bereits grundsätzlich völkisch-nativistische 
Agenda ein. Diese Rhetorik wäre allerdings zum Scheitern verurteilt, wenn sie nicht be-
stehende Einstellungs- und Orientierungsmuster innerhalb der deutschen Gesellschaft 
aufgreifen würde. Da aber der Islam in großen Teilen der Bevölkerung als Bedrohung 
wahrgenommen wird und ein breites Set an Vorurteilen gegenüber Muslim:innen besteht, 
trifft eine entsprechende Mobilisierungsstrategie durchaus auf Interessierte. Besonders 
unter jungen Erwachsenen mit rechter Vorprägung entwickelt sich so ein zentrales Feind-
bild, gegen das dann ab einem gewissen Punkt auch Gewalt eingesetzt werden darf. Al-
lein ein Blick auf die Zielrichtung der Aktivitäten des Nationalsozialistischen Untergrundes 
zeigt Endpunkte eines Radikalisierungspfades auf. 

Worauf auch immer die Formation muslim:innenfeindlicher Haltungen im Einzelfall beru-
hen mag – mangelnder Kontakt, Nicht-Wissen und mediale Zerrbilder spielen hierbei eine 
zentrale Rolle – ihre Existenz versorgt rechtsradikale und rechtspopulistische Entrepre-
neure mit einer ressentimentgeladenen Audienz, die bis in den Mainstream der Gesell-
schaft reicht. Die Islam- und Muslim:innenfeindlichkeit kann somit als eine wichtige „Ein-
stiegsdroge“ für einen rechten Radikalisierungspfad bezeichnet werden. Letzterer geht 
mit einer Präferenz für ethnisch-exkludierende Gemeinschaftskonzeptionen einher, die 
mit den Gegebenheiten einer pluralistischen Gesellschaft nicht vereinbar sind und mit 
demokratischen Werteorientierungen in Konflikt geraten. Gleiches gilt für gruppenbezo-
gene Vorurteile gegen Muslim:innen. Die abwertenden Grenzziehungen ihnen 



70 
 
 

gegenüber sind eine Absage an die (wechselseitigen) Freiheits- und Gleichheitsverpre-
chen und insbesondere an den Pluralismus der Demokratie.  

Es wäre naiv zu glauben, dass diese Grenzziehungen, Feindseligkeiten und Abwertungen 
keine Reaktionen hervorrufen würden. Zwar herrscht in den verschiedenen Teilberichten 
Konsens darüber, dass Radikalisierungsprozesse äußerst komplex, vielschichtig und 
manchmal auch recht ideosynkratisch verlaufen. Zugleich wird aber betont, dass Diskri-
mierungserfahrungen, Ausgrenzung und Marginalisierung und die Angst vor (weiteren) 
rassistischen Übergriffen wie Wasser auf die Mühlen islamistischer Rekrutierungsversuche 
wirken. Die vielen Islamdebatten der letzten Jahrzehnte, die unter einem Sicherheitsdis-
positiv stehen, besitzen (der Literaturauswertung nach recht konsensual) einen großen 
Einfluss auf die Identitätskonstruktionen (junger) Muslim: innen. Problematischerweise 
wird ihre Religionszugehörigkeit als Sicherheitsrisiko geframt. Dies zieht bei entsprechen-
den Erfahrungen aber alles andere als eine Abwendung von der Religion nach sich. Im 
Gegenteil: Gerade unter türkeistämmigen Deutschen hat die Bedeutung, die der Religion 
individuell zugesprochen wird, trotz gesamtgesellschaftlicher Säkularisierungstrends, so-
gar zugenommen. Dies mag auch dran liegen, dass die eigene religiöse Gruppe ein at-
traktiveres Angebot bereithält: An die Stelle der Abwertung und Ausgrenzung durch die 
Dominanzgesellschaft tritt die Vermittlung eines (gemeinsamen) Selbstwertgefühls. Statt 
lähmender Anomieerfahrungen wird eine Handlungsfähigkeit wiedererlangt. All das wäre 
nicht weiter problematisch, wenn nicht besonders jene Gruppen eine besondere Attrak-
tivität ausstrahlen würden, die über klare Vorschriften- und Rollenverständnisse verfügen, 
ein klares ideologisches Gerüst liefern und ihrerseits der Abwertung von Fremdgruppen 
den Weg ebnen – allesamt Eigenschaften, die zum Wesenskern islamistischer und rechts-
radikaler Gruppierungen gehören.  

Erste Konsequenzen dieser zum Teil problematischen Identitätskonstruktionen zeichnen 
sich ebenfalls ab: Unter den in Deutschland lebenden Muslim:innen gibt es ein Submilieu, 
das durch eine stärkere Empfänglichkeit für patriarchale, homophobe und auch antise-
mitische Einstellungsmuster auffällt und das dann noch begünstigt wird, wenn diese Mus-
ter eine dogmatisch-fundamentalistische Auslegung der Religion beinhalten. In diesem 
Zusammenhang ist jedoch darauf zu achten, dass nicht jede Form von Religiosität unter 
Generalverdacht gerät. Dem Faktor der Religion wohnt stets eine gewisse Ambivalenz 
inne, so sind (nicht fundamentalistische) Religionsgemeinschaften auch eine Quelle von 
Toleranz und Mitgefühl und bieten, wenn sie beispielsweise in interreligiöse Dialogfor-
mate involviert sind, eine Gelegenheitsstruktur für Kontakte zwischen Menschen mit ver-
schiedenen (religiösen) Weltanschauungen (z.B. Allport 1979). Einige Beiträge in der For-
schungslandschaft verweisen darauf, dass der Faktor der Religion für 



71 
 
 

Radikalisierungsprozesse nicht überschätzt werden sollte. Biographien radikalisierter Is-
lamist:innen geben Hinweise darauf, dass viele von ihnen aus vergleichsweise säkularen 
Familien stammen. Sie sind vor ihren Radikalisierungskarrieren weniger durch eine starke 
Frömmigkeit, als durch Delinquenz und Drogenkonsum in Erscheinung getreten. Zudem 
nährt der hohe Anteil von Konvertit:innen in jihadistischen und islamistischen Gruppie-
rungen Zweifel an einer Überbetonung religiöser Sozialisationserfahrungen. Islamistische 
Seelenfänger punkten auch deshalb bei Jugendlichen, weil sie zumindest in ethnischen 
Zugehörigkeitsfragen inkludierend sind und durch milieutypische Kleidungs- und Sprach-
stile ein Bedürfnis nach Abgrenzung von der Mehrheits- oder Dominanzgesellschaft er-
füllen können. Eine Funktion, die gerade für Jungendliche und Post-Adoleszente attraktiv 
erscheinen kann, zumal das Identifikationsangebot, das die Dominanzgesellschaft auf-
grund der weitverbreiteten Islam- und Muslim:innenfeindlichkeit machen kann, keinesfalls 
überzeugender ist. Die Abwendung von der Gesellschaft geht also oft mit der Ausbildung 
antidemokratischer Orientierungen einher.  

Da die Radikalisierungsprozesse sowohl auf Seiten radikaler Islamgegner:innen und Un-
terstützer:innen radikaler Islamauslegungen im Extremfall in Befürwortung von Gewalt 
und eine Abwendung von der Demokratie münden, ist es – aus normativer Warte – 
durchaus angebracht von einer unheilvollen Radikalisierungsspirale oder gar einem „Teu-
felskreis der Gewalt“ zu sprechen (Ebner 2017a). Die Metapher der Radikalisierungsspirale 
muss allerdings noch analytisch geschärft werden, wenn sie mehr sein will als ein eingän-
giges Bild für Prozesse, die noch genauer zu bestimmende, wechselseitige Bezüge auf-
weisen. Die analytische Ungenauigkeit spiegelt sich in einem wahren Begriffsdschungel 
von Bezeichnungen wider. In der Literatur wird die Idee der Radikalisierungsspirale mit 
verschiedenen Adjektiven belegt. So finden sich Bezeichungen wie kumulative oder re-
ziproke Radikalisierung (u. a. Eatwell 2006, Bailey und Edwards 2017). Die damit transpor-
tierten Vorstellungen der Radikalisierungsspirale unterscheiden sich aber nicht nur um 
Nuancen. Während die Vorstellung eines kumulativen Prozesses ein starkes Bild wechsel-
seitiger Bezüge evoziert, ist die Vorstellung eines reziproken Prozesses deutlich zurück-
haltender in ihren Aussagen. Es macht einen Unterschied, ob man den beiden Radikali-
sierungsprozessen eine kontinuierliche und wechselseitige Steigerungsfähigkeit attestiert 
oder ob sie lose wechselseitig miteinander verbunden sind. Hier ist eine genauere Kon-
zeptspezifikation nötig, um den Begriff der Radikalisierungsspirale adäquat nutzen zu 
können. Dies betrifft auch die Frage, ob für die Co-Radikalisierungsprozesse reale Inter-
aktionen der verschiedenen Gruppen nötig sind. In den meisten ostdeutschen Sozialräu-
men ist dies aufgrund des sehr geringen Anteils von Muslim:innen äußerst unwahrschein-
lich. Diesen sozialräumlichen Besonderheiten muss trotzdem mehr Rechnung getragen 



72 
 
 

werden – es macht einen Unterschied, ob Prozesse in Gladbach oder im Erzgebirge ana-
lysiert werden. Vieles spricht allerdings dafür, dass sich die wechselseitigen Bezüge von 
radikalem Islam und radikalem Anti-Islam auf einer narrativen Ebene abspielen, für die es 
keiner realen Begegnungen bedarf. Beide Gruppen sehen ihr Feindbild im jeweils Ande-
ren bestätigt und versuchen ihr Handeln auf diese Art und Weise zu legitimieren. Ein 
weiteres Problem der Radikalisierungsspiralenmetapher liegt in dem Umstand, dass ein 
neuralgischer Ausgangspunkt von Radikalisierungsprozessen suggeriert wird, der der 
Komplexität von Radikalisierungsprozessen kaum gerecht werden kann.  

Problematisch ist zudem, dass die Vorstellung einer Radikalisierungsspirale den Blick auf 
Überschneidungen zwischen Rechtsradikalismus und Islamismus erschwert. Beide ideolo-
gischen Erscheinungsformen erheben einen autoritären Herrschaftsanspruch – auch 
wenn sie diesen unterschiedlich begründen und beiden Phänomenen unterschiedliche 
Dynamiken zugrunde liegen. Ihre Binnenstrukturen sind streng patriarchal organisiert. 
Hinzu kommt eine Verschränkung von Feindbildern durch den Antisemitismus. Sowohl 
der Islamismus als auch der Rechtsradikalismus – die sich vordergründig konträr gegen-
überstehen – können als zwei Gesichter der Antimoderne bezeichnet werden.  

2) Forschungslücken 

In den Literaturberichten wurden eine ganze Reihe von Forschungslücken identifiziert. Die 
Beschäftigung mit diesen Forschungslücken können dabei helfen, zu einer (a) ädaquate-
ren Problembeschreibung zu gelangen, (b) blinde Flecken zu überwinden, (c) die Idee der 
Radikalisierungsspirale stärker zu theoretisieren und darauf aufbauend (d) wissenschaft-
lich gestützte Interventionsmöglichkeiten zu formulieren.  

a) Mit Blick auf eine adäquatere Problembeschreibung plädiert das Projektteam von Prof. 
Dr. Susanne Pickel und Cemal Öztürk dafür, genauere Skalen zur Erfassung der Islam- und 
Muslimfeindlichkeit zu formulieren. Bis heute steht eine präzise Benennung und empiri-
sche Überprüfung der Grenzen zwischen Islamfeindlichkeit, Muslimfeindlichkeit und legi-
timer Religionskritik aus. Bemängelt wurde zudem, dass häufig Vergleichsdimensionen 
für die Interpretation der Ergebnisse in den Untersuchungen fehlen. Ohne diese Ver-
gleichsdimensionen ist nicht hinreichend geklärt, ob die in Umfragen befragten Personen 
wirklich Doppelstandards an Mulim:innen anlegen. Vorschnell könnten so religionskriti-
sche Positionen – die sich allgemein gegen religiöse Symbole in öffentlichen Institutionen 
richten könnten – als Ressentiments oder gar antimuslimischer Rassismus deklariert wer-
den, was einer vertieften wissenschaftlichen Analyse im Wege steht. Aus einer 



73 
 
 

Konfliktlinie, die in diesem Falle zwischen Religion und Säkularismus verläuft, wird dann 
voreilig ein Konflikt zwischen Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen konstruiert.  

Auch andere Phänomenbereiche bedürfen einer genaueren Differenzierung, so z.B. die 
Notwendigkeit einer detaillierten Erhebung von Religiositätsaspekten. Radikalisierungsten-
denzen – wie gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit, Gewaltbereitschaft, und Demo-
kratieferne – sind häufig eine Konsequenz von fundamentalistischen oder exkusiven Aus-
legungen der eigenen Religion, während liberale Auslegungen der eigenen Religion das 
Potenzial haben, wechselseitiger Radikalisierung entgegenzuwirken. Für die Stichhaltig-
keit dieser Argumentation steht allerdings noch der Nachweis aus, dass es sich bei basaler 
Religiosität, religiöser Orthodoxie und religiösem Fundamentalismus und ähnlichen kate-
gorialen Setzungen auch um empirisch trennbare Dimensionen handelt. Mehr Sorgfalt ist 
zudem bei der Erhebung pro-demokratischer Werteorientierungen geboten. Häufig wird 
auf direkte Fragen nach der Unterstützung eines demokratischen politischen Systems zu-
rückgegriffen. Dieses Vorgehen beruht auf der starken Annahme, dass dem Antwortver-
halten auch ähnliche Verständnisse von Demokratie zugrunde liegen. Da jüngere For-
schung immer wieder zeigt, dass dem Lippenbekenntnis zur Demokratie illiberale und 
autoritäre Umdeutungen des Demokratiebegriffes zugrunde liegen können, kann dieses 
Vorgehen in einer allzu rosigen Beschreibung der Realität münden.  

b) Hinzukommt die Notwenigkeit einer genaueren Analyse der gesellschaftlich-autoritären 
Dynamik, die sich hinter der Anziehungskraft des Rechtsradikalismus und des Islamismus 
verbirgt, so das Teilprojektteam von Prof. Dr. Oliver Decker und Kazim Celik. Hiermit 
könnte gewährleistet werden, dass die Gemeinsamkeiten der beiden Ideologien nicht aus 
dem Blick geraten, schließlich kann sowohl dem Islamismus als auch dem Rechtsradika-
lismus eine Ambivalenz gegenüber der Moderne und modernen Gesellschaften attestiert 
werden. Eine Schlüsselrolle in der Analyse ist dem Antisemitismus zu zusprechen, da er 
eine panideologische Anschlussfähigkeit aufweist. Gleiches gilt für die Abwertung von 
Frauen, Mysogonie, Antifeminismus und Sexismus. Insbesondere die Wechselwirkungen 
zwischen Antifeminismus und der Gewaltaffinität sollten einer detaillierten Analyse unter-
zogen werden. 

c) Weitere identifizierte Forschungslücken können einen Beitrag dazu leisten, die Vorstel-
lung einer Radikalisierungsspirale stärker zu theoretisieren. Das Teilprojektteam von Prof. 
Dr. Gert Pickel und Dr. Verena Schneider analysiert, ob es für die Co-Radikalisierungspro-
zesse tatsächlich realer Interaktionen bedarf. Gegen diese Annahme spricht, dass anti-
muslimische Orientierungsmuster gänzlich ohne die Anwesenheit von Muslim:innen ge-
deihen können, was vor allem in den ostdeutschen Bundesländern zu beobachten ist. Es 



74 
 
 

spricht vieles dafür, dass auch indirekte Kontakte und der Konsum von medialen Erzeug-
nissen gängige Bilder über gesellschaftliche Minderheiten prägen können. Wenig um-
stritten ist, dass das medial vermittelte Bild von Muslim:innen negativ ausfällt. Im Regelfall 
„begegnet“ man ihnen in der Berichterstattung über Terrorismus, Unterdrückung von 
Frauen und Integrationsproblemen. Medienrezipient*innen wird somit regelmäßig der 
Anlass gegeben “die Muslim:innen“ mit negativen Attributen zu belegen. Dieser vorur-
teilsfördernde Effekt klassischer Medien wird durch eine Vielzahl von islamfeindlichen 
Netzwerken in den sozialen Medien verstärkt. Der antimuslimische Rassismus kann hier 
ungeschminkt kommuniziert werden. Entsprechend muss weitere Forschung den Blick 
auch auf mediale Vermittlungen von Bildern und Kategorisierungen richten.  

d) Umstritten und auch nach  Durchsicht der Literatur in der Analyse noch offen ist zudem, 
ob Radikalisierung ein passageres Phänomen darstellt oder zu irreversiblen statischen 
Haltungen führt, die ihre Träger:innen durch ihr ganzes Leben begleiten. Hier liegen in 
der Literatur bislang kaum tieferreichende Erkenntnisse vor. Das Teilprojekt von Prof. Dr. 
Dr. Rauf Ceylan und Marvin Mücke geht diesen Fragen nach, in dem es mithilfe von bio-
grafischen Interviews Radikalisierungsprozesse rekonstruiert. Die hieraus resultierenden 
Erkenntnisse liefern ein genaueres Verständnis für Phasen, in denen radikalisierte Grup-
pen als besonders attraktiv empfunden werden, als auch für Phasen, in denen ein Ausstieg 
aus dem Teufelskreis der Radikalisierung besonders wahrscheinlich wird. Die Rekonstruk-
tion dieser Radikalisierungsprozesse macht es zum einem möglich, verschiedene Ein-
stiegspunkte in die Radikalisierungsspirale zu identifizieren. Zum anderen wird so Wissen 
über mögliche Unterbrechungen von Radikalisierungspfaden generiert. Eine besondere 
Aufmerksamkeit widmet dieses Teilprojekt zudem der Rolle von Konvertit:innen, die in 
islamistischen Gruppierungen häufig überrepräsentiert sind. Hier schließt es an erste For-
schungen in diesem Feld an und führt diese weiter. Sollten sich im religiösen Selbstver-
ständnis junger Konvertit:innen und Nicht-Konvertit:innen starke Differenzen identifizie-
ren lassen, sollten diese Erkenntnisse ihren Eingang in die theologisch-motivierte Radika-
lisierungsprävention finden.  

e) Schließlich bedarf es mehr Wissen darüber, wie den rigiden Kategorisierungen von 
Personen in Eigen- und Fremdgruppen, die stets entindividualisierend wirken und ethno-
zentrische Reaktionen hervorrufen, präventiv entgegengewirkt werden kann. Diese For-
schungslücke kann vor allem durch noch erweiterbare sozial-psychologische Vorgehen 
geschlossen werden. Hier untersucht z.B. das Teilprojekt von Prof. Dr. Immo Fritsche und 
Fabian Hess basierend auf Experimentalreihen die Frage, welche Identitätskonstruktionen 
einer „Rekatogisierungen“ dienlich sind, so das vormalige Fremdgruppen der Eigen-
gruppe zugeordnet und somit aufgewertet werden. 



75 
 
 

3) Sicht der Präventionspraktiker:innen 

Die Notwendigkeit einer genaueren Erforschung der Radikalisierungsspirale wird auch von 
Präventionspraktiker:innen geteilt. Phänomenübergreifende Perspektiven von Seiten der 
Wissenschaft werden ausdrücklich gewünscht. Auch findet sich ein Problembewusstsein 
für den Umstand, dass islamistische und antimuslimische Radikalisierung wechselseitig 
verschränkt sind und sich nicht isoliert voneinander analysieren und vor allem bearbeiten 
lassen. Ob bewusst oder unbewusst spiegelt sich dieses Problembewusstsein bereits in 
der Präventionspraxis wider. So geht aus dem MAPEX-Verbundprojekt hervor, dass sich 
71 % aller analysierten Projekte phänomenübergreifend sowohl mit dem Islamismus als 
auch mit dem Rechtradikalismus beschäftigen – was durchaus sinnvoll ist, weil beide Phä-
nomene in einem wechselseitigen Zusammenhang stehen und auch Parallelen aufweisen. 
Flankiert wird die universale Prävention von selektiven Projekten, die den Besonderheiten 
der beiden Ideologien ihren Tribut zollen. Als positive Entwicklung ist festzuhalten, dass 
die Anzahl der Präventions- und Deradikalisierungsangebote aufgrund der Finanzierung 
von Bund und Ländern seit den 2010er Jahren stark angestiegen ist. Zugleich konnte das 
MAPEX-Verbundprojekt zwei problematische Schieflagen der Radikalisierungsprävention 
identifizieren. Zum einem besteht in der deutschen Präventionslandschaft ein starkes 
Stadt-Land-Gefälle. Ein Großteil der Projekte und Maßnahmen operieren in einigen we-
nigen Großstädten. Ihre Ausstrahlungskraft auf ländliche Gebiete ist nicht hinreichend 
geklärt. Zum anderen ist die finanzielle Ausstattung von zivilgesellschaftlichen Projekten 
und gemeinnützigen Trägern als prekär zu bezeichnen. Häufig beträgt die Föderdauer 
nur ein bis zwei Jahre. Dies wird der Prozesshaftigkeit von Radikalisierungsprozessen nicht 
im Geringsten gerecht. Auch wird es für die Projektträger aufgrund dieses Umstandes 
sehr schwierig, qualifiziertes Personal für sich zu gewinnen. Betont werden muss aber 
auch, dass das deskriptiv angelegte MAPEX-Projekt keine Evaluation von Präventionspro-
jekten liefert – dieses Thema bleibt eine Herausforderung der Radikalisierungsforschung.  

Die Notwendigkeit sozialräumliche Besonderheiten stärker in den Blick zu nehmen, wird 
von Präventionspraktiker:innen ebenfalls geteilt. Insbesondere in den ostdeutschen Bun-
desländern können aufgrund des sehr geringen Anteils von Muslim:innen an der Gesamt-
bevölkerung und dem hohen Anteil von Konfessionslosen z. B. anderorts erprobte For-
men des interreligiösen Dialogs kaum greifen. Zumindest gilt es zu konstatieren, dass ein 
solcher Dialog nur eine Minderheit ansprechen kann. Umso mehr kommt den Schulen 
die Aufgabe zu, medial vermittelte und im Regelfall muslimfeindliche Diskurse zu reflek-
tieren und einzuordnen. Eine Streitfrage bleibt, ob dabei die Vermittlung von ost-mig-
rantischen Analogien zu einer emphatischen Perspektivübernahme beitragen kann, 
schließlich werden auch Ostdeutsche im wiedervereinigten Deutschland stereotypisiert, 



76 
 
 

migrantisiert und mit Positionsschranken und Leistungshürden konfrontiert (Foroutan et. 
al.: 2019). Da die ostdeutschen Bundesländer aber gleichzeitig Wahlhochburgen der Al-
ternative für Deutschland sind und vielen rechtsradikalen Gruppierungen einen „save 
heaven“ bieten, muss an dieser Stelle nüchtern festgehalten werden, dass bislang aus den 
ost-migrantischen Analogien keinesfalls postmigrantische Allianzen erwachsen sind. Viel-
mehr scheinen eher Opferkonkurrenzen oder gegenseitige Distanzen aufgrund anderer 
Merkmale (z.B. mediale Darstellung und fehlende Kontakte) zu entstehen. 

Großer Konsens herrscht darüber, dass den Schulen in dieser Gemengelage eine Herku-
lesaufgabe zu kommt. In einer plural verfassten, heterogenen Gesellschaft ist die Schule 
schließlich der Ort, an dem junge Menschen mit unterschiedlichsten Weltanschauungen 
und ethnisch-kulturellen Wurzeln zusammenkommen. Es bestehen aber durchaus Zwei-
fel, dass die existierenden Lerninhalte- und Formate in ihrer jetzigen Form dazu geeignet 
sind, interkulturelle Kompetenz, kritisches Denken und die damit zusammenhängenden 
Konzepte der Multiperspektivität und Mündigkeit zu fördern. Insbesondere das vermit-
telte Bild über den Islam und muslimisches Leben in Deutschland wirkt eher verstaubt. So 
konstatieren Prof. Dr. Riem Spielhaus und Radwa Shalaby, dass der Islam vorwiegend 
außerhalb Europas verortet wird und dass durch mangelnde Trennschärfe zwischen Reli-
gion, Kultur und Politik ein essentialisiertes und statisches Bild der Religion gezeichnet 
wird. Insbesondere die Behandlung des Themenfeldes Islamismus neigt dazu, religiöse 
Radikalisierung vereinfacht mit „dem Islam“ zu erklären. Dies hat Konsequenzen: Die Viel-
falt muslimischer Religiosität gerät unter Generalverdacht und es überwiegen entindivi-
dualsierende Darstellungen von Muslim:innen, die als nicht-zugehörige und bedrohliche 
Andere konstruiert werden. Es stellt sich somit die Frage, wie Unterrichtsmaterialien und 
schulische Praxis zukünftig gestaltet werden können, um Raum für für Dialog, aber auch-
kontroverse Themen zu bieten, ohne dabei die zuvor skizzierten Schieflagen zu reprodu-
zieren. Das RIRA-Projekt wird den skizzierten Herausforderungen in den nächsten Jahren 
seine Aufmerksamkeit widmen und durch seine interdisziplinär angelegte Grundlagen-
forschung wichtige Impulse liefern.  

 

 

 

 

 



77 
 
 

Literaturverzeichnis 
 

Adam-Troian, Jais, Eric Bonetto, Marcos Araujo, Ouissam Baidada, Elif Celebi, Marcos D. 
Martin, Fade Eadeh, Amélie Godefroidt, Slieman Halabi, Yara Mahfud, Florent Va-
ret, und Taylan Yurtbakan. 2020. Positive associations between anomia and inten-
tions to engage in political violence: Cross-cultural evidence from four countries. 
Peace and Conflict: Journal of Peace Psychology 26:217-223. 

Adorno, Theodor W. 1973. Studien zum Autoritären Charakter. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp. 

Adorno, Theodor W. 1951. Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Adorno, Theodor W., Else Frenkel-Brunswik, Daniel J. Levinson & R. Nevitt Sanford. 1950. 
The Authoritarian Personality. New York: Harper & Brothers.  

Agentur der Europäischen Union für Grundrechte. 2010. „Erfahrungen muslimischer und 
nichtmuslimischer Jugendlicher mit Diskriminierung, sozialer Ausgrenzung und 
Gewalt: Eine Vergleichsstudie in drei EU-Mitgliedstaaten.“https://fra.europa.eu/si-
tes/default/files/fra_uploads/1191-Infosheet-racism-marginalisation_DE.pdf  

Al Raffie, Dina. 2013. Social Identity Theory for Investigating Islamic Extremism in the Di-
aspora. Journal of Strategic Security 6 (4): 67–91. 

Alexander, Amy C., und Christian Welzel. 2011. Islam and Patriarchy: How Robust is Muslim 
Support for Patriarchal Values? International Review of Sociology 21: 249-276. 

Alexseev, Mikhail A., und Sufian N. Zhemukhov. 2015. From Mecca with tolerance: Reli-
gion, social recategorisation and social capital. Religion, State and Society 43:371-
391. 

Allport, Gordon W. 1979. The nature of prejudice. 25. Aufl. New York: Basic books. 

Almond, Gabriel, und Sidney Verba. 1963. The Civic Culture. Political Attitudes and De-
mocracy in Five Nations. Princeton. 

Altemeyer, Bob. 2003. RESEARCH: Why Do Religious Fundamentalists Tend to be Preju-
diced? International Journal for the Psychology of Religion 13 (1): 17–28. doi: 
10.1207/S15327582IJPR1301_03. 



78 
 
 

Altemeyer, Bob, und Bruce Hunsberger. 1992. Authoritarianism, Religious Fundamental-
ism, Quest, and Prejudice. International Journal for the Psychology of Religion 2 (2): 
113–133. doi: 10.1207/s15327582ijpr0202_5. 

Altemeyer, Bob.  1981.  Right-wing authoritarianism. Winnipeg: University of Manitoba  
Press. 

Altemeyer, Bob. 1988. Enemies of freedom:  Understanding right-wing authoritarianism. 
San Francisco, CA, US: Jossey-Bass. 

Altemeyer, Bob. 1996. The authoritarian specter. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Anderson, Benedict. 2005. Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Kon-
zepts. Frankfurt am Main: Campus-Verlag. 

Armborst, Andreas, Janusz Biene, Marc Coester, Frank Greuel, Björn Milbradt und Inga 
Nehlsen. 2018. Evaluation in der Radikalisierungsprävention: Ansätze und Kontro-
versen. Ansätze und Kontroversen. PRIF Reports Bd. 11. Frankfurt am Main: Leibniz-
Institut Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung (HSFK). 

Asbrock, Frank, und Immo Fritsche. 2013. Authoritarian reactions to terrorist threat: Who 
is being threatened, the Me or the We? International Journal of Psychology 48:35-
49. 

Aslan, Ednan und Akkılıç, Evrim Erşan. 2017. Islamistische Radikalisierung. Biografische Ver-
läufe im Kontext der religiösen Sozialisation und des radikalen Milieus. 

Aslan, Ednan, Evrim Erşan Akkılıç und Maximilian Hämmerle. 2018. Islamistische Radikali-
sierung. Biografische Verläufe im Kontext der religiösen Sozialisation und des radi-
kalen Milieu. Wiener Beiträge zur Islamforschung. Wiesbaden: Springer VS. 

Attia, Iman. 2009. Die »westliche Kultur« und ihr Anderes: Zur Dekonstruktion von Orienta-
lismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld: Transcript Verlag. 

Audit Commission. 2008. Preventing Violent Extremism – Learning and Development Ex-
ercise. Home Office and Communities and Local Government. https//www.justice-
inspectorates.gov.uk/hmicfrs/media/preventing-violent-extremism-learning-and-
development-exercise-20080930.pdf. Zugegriffen: 28. Dezember 2020. 

Awan, Akil N. 2008. Antecedents of Islamic political radicalism among Muslim communi-
ties in Europe. Political Science & Politics 41:13-17 



79 
 
 

Bach, Annika, Katharina Fritsche, und Margreth Lünenborg. 2011. Migrantinnen in den Me-
dien: Darstellungen in der Presse und ihre Rezeption. Bielefeld: transcript Verlag. 

Badea, Constantina, Aarti Iyer, und Verena Aebischer. 2018. National identification, en-
dorsement of acculturation ideologies and prejudice: The impact of the perceived 
threat of immigration. International Review of Social Psychology 31:1-10. 

Bailey, Gavin, und Phil Edwards. 2017. Rethinking ‘Radicalisation’: Microradicalisations and 
Reciprocal Radicalisation as an Intertwined Process. Journal for Deradicalization 
10:255–281. 

Baker, Paul, Costas Gabrielatos, und Tony McEnery. 2013. Discourse analysis and media 
attitudes: The representation of Islam in the British press. Cambridge, New York: 
Cambridge University Press. 

Bärsch, Claus-E. (1998): Die politische Religion des Nationalsozialismus. München: Fink. 

Bärsch, Claus-E., Berghoff, Peter, Sonnenschmidt, Reinhard (2005): Wer Religion verkennt, 
erkennt Politik nicht. Perspektiven der Religionspolitologie. Würzburg: Königshausen 
und Neumann. 

Bartlett, Jamie, und Jonathan Birdwell. 2013. Cumulative Radicalization Between Far-Right 
and Islamist Groups in the UK: A Review of Evidence. London: Demos. 

Batson, Charles Daniel. 2013. Individual Religion, Tolerance, and Universal Compassion. In 
Religion, intolerance, and conflict: A scientific and conceptual investigation, Hrsg. 
Steve Clarke, Russell Powell und Julian Savulescu, 88–106. Oxford: Oxford Univ. 
Press. 

Bauer, Christina A. und Bettina Hannover. 2020. Changing “us” and hostility towards 
“them” – Implicit theories of national identity determine prejudice and participa-
tion rates in an anti-immigrant petition. European Journal of Social Psychology 
50:810-826. 

Bauman, Zygmunt. 1992. Moderne und Ambivalenz. Hamburg: Hamburger Edition. 

Beck, Ulrich. 2008. Der eigene Gott: Von der Friedensfähigkeit und dem Gewaltpotential 
der Religionen. Frankfurt am Main: Verl. der Weltreligionen. 

Beigang, Steffen, Karolina Fetz, Dorina Kalkum, und Magdalena Otto. 2017. Diskriminie-
rungserfahrung in Deutschland. Ergebnisse einer Repräsentativ- und einer Betroffe-
nenbefragung. Hg. v. Antidiskriminierungsstelle des Bundes. Baden-Baden: Nomos. 



80 
 
 

Bélanger, Jocelyn J., Manuel Moyano, Hayat Muhammad, Lindsy Richardson, Marc-André 
K. Lafrenière, Patrick McCaffery, Karyne Framand und Noëmie Nociti. 2019. Radi-
calization leading to violence: A test of the 3N model. Frontiers in Psychiatry 10:42. 

Bélanger, Jocelyn J., Claudia F. Nisa, Birga M. Schumpe, Tsion Gurmu, Michael J. Williams 
und Idhamsyah E. Putra. 2020. Do counter-narratives reduce support for ISIS? Yes, 
but not for their target audience. Frontiers in Psychology 11:1059. 

Bélanger, Jocelyn J., Blaine G. Robbins, Hayat Muhammad, Manuel Moyano, Claudia F. 
Nisa, Birga M. Schumpe und Michelle Blaya-Burgo. 2020. Supporting political vio-
lence: The role of ideological passion and social network. Group Processes & In-
group Relations 23:1187-1203. 

Betz, Hans-Georg. 2016. Against the Green Totalitarianism. Anti-Islamic Nativism in Con-
temporary Radical Right-Wing Populism in Western Europe. In Europe for the Eu-
ropeans. The Foreign and Security Policy of the Populist Radical Right, Hrsg. Chris-
tina Schori Liang, 51-72. London: Routledge.  

Beutel, Alejandro. 2007. Radicalization and Homegrown Terrorism in Western Muslim 
Communities. Lessons Learned for America. https://www.researchgate.net/publi-
cation/267835980_Radicalization_and_Homegrown_Terrorism_in_Western_Mus-
lim_Communities_Lessons_Learned_for_America.  

Beutke, Mirijam und Kotzur, Patrick. 2015. Faktensammlung Diskriminierung. Gütersloh: 
Bertelsmann Stiftung. 

Beyer, Heiko. 2019. The Globalization of Resentment: Antisemitism in an Inter- and Trans-
national Context. Social Science Quarterly 100:1503-1522. 

Bleich, Erik, und A. Maurits van der Veen. 2018. Media portrayals of Muslims: a compara-
tive sentiment analysis of American newspapers, 1996–2015. Politics, Groups, and 
Identities 15:1–20. doi: 10.1080/21565503.2018.1531770. 

Bleich, Erik, Hannah Stonebraker, Hasher Nisar, und Rana Abdelhamid. 2017. Media Por-
trayals of Minorities: Muslims in British Newspaper Headlines: 2001-2012. In Mi-
grants, minorities and the media: Information, representations and participation in 
the public sphere, Hrsg. Erik Bleich, Irene Bloemraad und Els de Graauw, 86–106. 
London, New York: Routledge, Taylor et Francis Group. 

Bleich, Erik, Julien Souffrant, Emily Stabler, und A. van der Veen. 2018. Media Coverage of 
Muslim Devotion: A Four-Country Analysis of Newspaper Articles, 1996–2016. Re-
ligions 9 (8): 247. doi: 10.3390/rel9080247. 



81 
 
 

Bleich, Erik. 2011. What is Islamophobia and How Much is There? Theorizing and Measur-
ing an Emerging Comparative Concept. American Behavioral Scientist 55: 1581-
1600. 

Bögelein, Nicole; Meier, Jana; Neubacher, Frank. 2017. Modelle von Radikalisierungsver-
läufen – Einflussfaktoren auf Mikro-, Meso- und Makroebene. Neue Kriminalpolitik 
4.370-378. 

Bohleber, Werner. 1996. Ethnische Homogenität und Gewalt. Zur Psychoanalyse von Eth-
nozentrismus, Fremdenhaß und Antisemitismus. In Psychoanalyse heute: klinische 
und kulturtheoretische Perspektiven, Hrsg. Leuzinger-Bohleber, Marianne, 194-206. 
Opladen: Westdeutscher Verlag. 

 

Bohleber, Werner. 2010. Idealität und Destruktivität. Überlegungen zur Psychodynamik 
des religiösen Fundamentalismus. In Religion und Fanatismus: Psychoanalytische 
und Gesellschaft, Hrsg. Leuzinger-Bohleber, Marianne & Paul-Gerhard Klumbies, 
25-47. Göttingen: Vandenhoek & Ruprecht. 

 
Bonefeld, Meike, und Oliver Dickhäuser. 2018. (Biased) Grading of Students’ Performance: 

Students’ Names, Performance Level, and Implicit Attitudes. Frontiers in Psychology 
9: 1664-1078. 

Boos-Nünning, Ursula, und Karakasoglu, Yasemin. 2005. Viele Welten leben. Zur Lebens-
situation von Mädchen und jungen Frauen mit Migrationshintergrund. Münster: 
Waxmann. 

Borum, Randy. 2011. Radicalization into Violent Extremism I. A Review of Social Science 
Theories. In JSS 4:7–36. 

Brahim Ben Slama, Uwe Kemmesies (Hrsg.) (2020): Handbuch Extremismusprävention – 
Gesamtgesellschaftlich. Phänomenübergreifend. Hamm: Griebsch & Rochol.  

Brettfeld, Katrin, und Peter Wetzels. 2017. Muslime in Deutschland. Integration, Integrati-
onsbarrieren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und poli-
tisch-religiös motivierter Gewalt. Ergebnisse von Befragungen im Rahmen einer 
multizentrischen Studie in städtischen Lebensräumen. Universitätsbibliothek Tübin-
gen. 

Brettfeld, Katrin, und Peter Wetzels. 2007. Muslime in Deutschland - Integration, Integra-
tionsbarrieren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und poli-
tisch-religiös motivierter Gewalt - Ergebnisse von Befragungen im Rahmen einer 
multizentrischen Studie in städtischen Lebensräumen. Bundesministerium des 



82 
 
 

Inneren. http://dx.doi.org/10.15496/publikation-4432. Zugegriffen am: 28. Dezem-
ber 2020. 

Bridges, Maureen Miner. 2018. Psychological Contributions to Understanding Prejudice 
and the Evangelical Mind. Christian Scholar's Review 47 (4): 363–372. 

Brubaker, Rogers. 1992. Citizenship and Nationhood in France and Germany. Cambridge, 
Mass.: Harvard University Press. 

Bundesamt für Migration und Flüchtlinge (BaMF) (Hrsg.) 2009. Muslimisches Leben in 
Deutschland, Nürnberg. 

Bundeskriminalamt, Bundesamt für Verfassungsschutz und Hessisches Informations- und 
Kompetenzzentrum gegen Extremismus (Hrsg.). 2016. Analyse der Radikalisie-
rungshintergründe und -verläufe der Personen, die aus islamistischer Motivation 
aus Deutschland in Richtung Syrien oder Irak ausgereist sind. Zweite Fortschrei-
bung 2016. Online unter: https://www.bka.de/SharedDocs/Downloads/DE/Publi-
kationen/Publikationsreihen/Forschungsergebnisse/2016AnalyseRadikalisierungs-
gruendeSyrienIrakAusreisende.html (07.03.2018). 

Bundesamt für Verfassungsschutz.  2019.  Was ist  Rechtsextremismus?.  https://www.ver-
fassungsschutz.de/de/arbeitsfelder/af-rechtsextremismus/was-ist-rechtsext-re-
mismus Zugegriffen: 01.04.2021. 

Bundesministerium für Familie, Senioren, Frauen und Jugend (BMFSFJ). 2020. Abschluss-
bericht Bundesprogramm Demokratie leben! Erste Förderperiode (2015 – 2019). Ber-
lin. 

Bundeszentrale für politische Bildung/bpb. 2020a. Zahlen und Fakten: Die soziale Situa-
tion in Deutschland. Religion. Eurobarometer-Umfrage, Angaben in Prozent der 
Bevölkerung, Deutschland, West- und Ostdeutschland, 2018; 
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-
deutschland/145148/religion. 

Bundeszentrale für politische Bildung/bpb. 2020b. Islamismusprävention in Deutschland. 
Akteure in Bund und Ländern, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung. 

Bundeszentrale für politische Bildung. 2019. Diskriminierung und Radikalisierung: Zwei 
Seiten einer Medaille!? | bpb. 30.8.2019. 

http://dx.doi.org/10.15496/publikation-4432


83 
 
 

Burch-Brown, Joanna, und William Baker. 2016. Religion and reducing prejudice. Group 
Processes & Intergroup Relations 19 (6): 784–807. doi: 10.1177/1368430216629566. 

Busher, Joel und Graham Macklin. 2015. Interpreting “Cumulative Extremism”: Six Pro-
posals for Enhancing Conceptual Clarity. Terrorism and Political Violence 27 (5): 
884–905. 

Campelo, Nicolas, Alice Oppetit, Françoise Neau, David Cohen, und Guillaume Bronsard. 
2018. Who are the European youths willing to engage in radicalisation? A multi-
disciplinary review of their psychological and social profiles. European psychiatry : 
the journal of the Association of European Psychiatrists 52:1–14. doi: 
10.1016/j.eurpsy.2018.03.001. 

Castano, Emanuele, Vincent Yzerbyt, Maria-Paola Paladino, und Simona Sacchi. 2002. I 
belong, therefore, I exist: Ingroup identification, ingroup entitativity, and ingroup 
bias. Personality and Social Psychology Bulletin 28:135-143. 

Celik, Kazim, Nabila Essongri, Julia Schuler & Franka Grella-Schmidt 2021. In Druck. Mig-
ration, Zugehörigkeit und Anerkennung in Berlin. In „Ich hab noch nie auf einer 
ruhigen Insel gelebt“. Städtische Konflikträume zwischen Anerkennung, Partizipation 
und Abwertung, Hrsg. Decker, Oliver, Gert Pickel & Kathrin Reimer-Gordinskaya. 
Springe: zu Klampen 

Ceylan, Rauf, und Michael Kiefer. 2018. Radikalisierungsprävention in der Praxis. Antworten 
der Zivilgesellschaft auf den gewaltbereiten Neosalafismus. Wiesbaden: Springer 
VS. 

Charchira, Samy. 2017. Möglichkeiten der Einbindung muslimischer Institutionen und Mo-
scheegemeinden in die Radikalisierungsprävention. In "Sie haben keinen Plan B". 
Radikalisierung, Ausreise, Rückkehr - zwischen Prävention und Intervention, Hrsg. 
Jana Kärgel, 303–318. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung. 

Charlier, Mahrokh. 2017. Ost-westliche Grenzgänge: Psychoanalytische Erkundungen kul-
tureller und psychischer Differenzen zwischen »Orient« und »Okzident«. Gießen: 
Psychosozial-Verlag. 

Christodoulou, Eleni, und Simona Szakács. 2018. Prävention von gewalttätigem Extremis-
mus durch Bildung. Braunschweig: Georg-Eckert-Institut. 

Ciftci, Sabri. 2012. Islamophobia and threat perceptions: Explaining anti Muslim sentiment 
in the West. Journal of Muslim Minority Affairs 32:293-309. 



84 
 
 

Correl, Joshua, und Bernadette Park. 2005. A model of the ingroup as a social resource. 
Personality and Social Psychology Review 9:341-359. 

Dalgaard-Nielsen, Anja. 2010. Violent Radicalization in Europe: What We Know and What 
We Do Not Know. Studies in Conflict & Terrorism 33 (9): 797–814. 

Dangubić, Marija, Maykel Verkuyten, und Tobias H. Stark. 2020. Rejecting Muslim or 
Christian Religious Practices in Five West European Countries: A Case of Discrimi-
natory Rejection? Ethnic and Racial Studies 43:306-326. 

Dantschke, Claudia. 2017. Attraktivität, Anziehungskraft und Akteure des politischen und 
militanten Salafismus in Deutschland. In Salafismus in Deutschland: jugendkultu-
relle Aspekte, pädagogische Perspektiven, 61–76. Wiesbaden: Springer VS. 

Das, Enny, Brad J. Bushman, Marieke D. Bezemer, Peter Kerkhof, und Ivar E. Vermeulen. 
2009. How terrorism news reports increase prejudice against outgroups: A terror 
management account. Journal of Experimental Social Psychology 45:453-459. 

Dawson, Lorne L. 2017. Discounting Religion in the Explanation of Homegrown Terrorism. 
In The Cambridge companion to Religion and Terrorism, Hrsg. James R. Lewis, 32–
45. Cambridge companions to Philosophy, Religion and Culture. Cambridge: Cam-
bridge University Press. 

de Vroome, Thomas, Maykel Verkuyten, und Borja Martinovic. 2014. Host National Iden-
tification of Immigrants in the Netherlands. International Migration Review 48:1-27. 

Decker, Oliver, Julia Schuler, Alexander Yendell, Clara Schließler & Elmar Brähler. 2020. 
Das autoritäre Syndrom: Dimensionen und Verbreitung der Demokratie-Feindlich-
keit. In Autoritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – neue Radikalität, Hrsg. Decker, 
Oliver & Elmar Brähler, 179-209.  Gießen:  Psychosozial-Verlag. 

Decker, Oliver & Elmar Brähler. 2020. Autoritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – neue 
Radikalität.  Gießen:  Psychosozial-Verlag.  https://www.boell.de/sites/default/fi-
les/2020-11/Decker-Braehler-2020-Autoritaere-Dynamiken-Leipziger-Autoritaris-
mus-Studie.pdf?dimension1=ds_leipziger_studie Zugegriffen: 01.04.2021. 

Decker, Oliver, und Elmar Brähler (Hrsg.). 2020. Autoritäre Dynamiken: Alte Ressentiments 
- neue Radikalität: Leipziger Autoritarismus Studie 2020. Gießen: Psychosozial-Ver-
lag. 



85 
 
 

Decker, Oliver & Elmar Brähler. 2018. Flucht ins Autoritäre. Rechtsextreme Dynamiken in 
der Mitte der  Gesellschaft.  Gießen:  Psychosozial-Verlag.  
https://www.boell.de/de/leipziger-autoritarismus-studie Zugegriffen: 01.04.2021. 

Decker,  Oliver &  Elmar Brähler.  2016.  Ein  Jahrzehnt  der  Politisierung:  Gesellschaftliche  
Polarisierung  und  Gewaltvolle  Radikalisierung  in  Deutschland  zwischen  2006  
und  2016. In Die enthemmte Mitte. Autoritäre und rechtsextreme Einstellung in 
Deutschland. Die Leipziger »Mitte«-Studie 2016, Hrsg. Dies. & Johannes Kiess, 95–
136. Gießen: Psychosozial-Verlag. https://www.boell.de/sites /default/fi-
les/buch_mitte_studie_uni_leipzig_2016.pdf Zugegriffen: 01.04.2021. 

Decker,  Oliver, Andreas Hinz, Norman Geißler & Elmar Brähler.  2013.  Fragebogen  zur  
rechtsextremen  Einstellung  –  Leipziger  Form  (FR-LF).  In Rechtsextemismus der 
Mitte: Eine sozialpsychologische Gegenwartsdiagnose; Hrsg. Decker, Oliver, Johan-
nes  Kiess  &  Elmar  Brähler,  197–212.  Gießen:  Psychosozial-Verlag.  
http://home.uni-leipzig.de/decker/e406.pdf  Zugegriffen: 01.04.2021. 

Decker, Oliver  &  Elmar Brähler. 2000.  Antisemitismus  und  Autoritarismus  im  vereinten  
Deutschland.  Psychosozial, 24, 31–51. 

Decker, Oliver, und Elmar Brähler. (Hrsg.). 2020. Autoritäre Dynamiken. Alte Ressentiments 
– neue Radikalität. Gießen: Psychosozial-Verlag . 

Deutsches Jugendinstitut. 2020. Wissenschaftliche Begleitung der Modellprojekte zu GMF 
und Demokratiestärkung. Abschlussbericht 2019. Programmevaluation „Demokra-
tie leben!“, Halle. 

Di Stasio, Valentina, Bram Lancee, Susanne Veit, und Ruta Yemane. 2019. Muslim by De-
fault or Religious Discrimination? Results from a Cross-National Field Experiment. 
Journal of Ethnic and Migration Studies:1-22. 

Diamond, Larry. 1999. Developing Democracy. Towards Consolidation. Baltimore. 

Diehl, Claudia, Matthias Koenig, und Kerstin Ruckdeschel. 2009. Religiosity and Gender 
Equality: Comparing Natives and Muslim Migrants in Germany. Ethnic and Racial 
Studies 32: 278-301. 

Diehl, Claudia, und Matthias Koenig. 2009. Religiosity of First and Second Generation 
Turkish Migrants : A Phenomenon and Some Attempts at a Theoretical Explana-
tion. Zeitschrift für Soziologie 38:300-319. 

Diekmann, Isabell. 2017. Islamfeindlichkeit oder MuslimInnenfeindlichkeit? Empirische Da-
tenanalyse zur Differenzierung zweier Phänomene. IKG Working Paper Nr. 12. 



86 
 
 

https://pub.uni-bielefeld.de/download/2916283/2916284/WP12_Diekmann.pdf. 
Zugegriffen am: 28. Dezember 2020. 

Doosje, Bertjan, Annemarie Loseman, und Kees van den Bos. 2013. Determinants of radi-
calization of Islamic youth in the Netherlands: Personal uncertainty, perceived in-
justice, and perceived group threat. Journal of Social Issues 69:586-604. 

Doosje, Bertjan, Fathali M. Moghaddam, Arie W. Kruglanski, Arjan de Wolf, Liesbeth 
Mann, und Allard R. Feddes. 2016. Terrorism, radicalization and de-radicalization. 
Current Opinion in Psychology 11:79-84. 

Dovidio, John F., Samuel L. Gaertner, und Gladys Kafati. 2000. Group identity and inter-
group relations: The common in-group identity model. Advances in Group Pro-
cesses 17:1-35. 

Dugas, Michelle, Jocelyn J. Bélanger, Manuel Moyano, Birga M. Schumpe, Arie W. 
Kruglanski, Michele J. Gelfand, Kate Touchton-Leonard, und Noëmie Nociti. 2016. 
The quest for significance motivates self-sacrifice. Motivation Science 2:15-32. 

Dugas, Michelle, Noa Schori-Eyal, Arie W. Kruglanski, Yechiel Klar, Kate Touchton-Leon-
ard, Andrew McNeill, Michele J. Gelfand, und Sonia Roccas. 2018. Group-centric 
attitudes mediate the relationship between need for closure and intergroup hos-
tility. Group Processes & Intergroup Relations 21:1155-1171. 

Dunwoody, Philip T., und Sam G. McFarland. 2018. Support for anti-muslim policies: The 
role of political traits and threat perception. Political Psychology 39:89-106. 

Dunwoody, Philip T., & Dennis L. Plane. 2019. The influence of authoritarianism and out-
group threat on political affiliations and support for antidemocratic policies. Peace 
and Conflict: Journal of Peace Psychology. https://doi.org/10.1037/pac0000397 

Easton, David. 1965. A System Analysis of Political Life. New York: John Wiley. 

Eatwell, Roger. 2006. Community Cohesion and Cumulative Extremism in Contemporary 
Britain. The Political Quarterly 77 (2): 204–216. doi: 10.1111/j.1467-
923X.2006.00763.x. 

Ebner, Julia. 2017a. The rage: The vicious circle of Islamist and far-right extremism. London, 
New York, NY: I.B. Tauris. 

Ebner, Julia. 2017b. Radikalisierungsspirale: Das Wechselspiel zwischen Islamismus und 
Rechtsextremismus. Wissen schafft Demokratie 1 (2): 148–157. 

https://pub.uni-bielefeld.de/download/2916283/2916284/WP12_Diekmann.pdf
https://doi.org/10.1037/pac0000397


87 
 
 

Ebner, Julia. 2019. Radikalisierungsmaschinen: Wie Extremisten die neuen Technologien 
nutzen und uns manipulieren. Berlin: Suhrkamp. 

Ebner, Julia. 2021. The Rage. The Vicious Circle of Islamist and Far-Right Extremism. Lon-
don: I.B. Tauris. 

Eckstein, Harry. 1965. A Theory of Stable Democracy. Princeton University: Center of Inter-
national Studies. 

Eckert. Roland. 2013. Radikalisierung – Eine soziologische Perspektive. In Aus Politik und 
Zeitgeschichte 63:11–17. 

Eickhof, Ilka. 2010. Antimuslimischer Rassismus in Deutschland: theoretische Überlegungen. 
Berlin: wvb, Wiss. Verl. 

El-Mafaalani, Aladin, Fathi, Alma, Mansour, Ahmad, Müller, Jochen, Nordbruch, Götz und 
Waleciak, Julian. 2016. Ansätze und Erfahrungen der Präventions- und Deradikali-
sierungsarbeit. In HSFK-Report Nr. 6. Frankfurt am Main: Leibniz-Institut Hessische 
Stiftung Friedens- und Konfliktforschung  

El-Mafaalani, Aladin. 2014. Salafismus als jugendkulturelle Provokation Zwischen dem Be-
dürfnis nach Abgrenzung und der Suche nach habitueller Übereinstimmung. In 
Salafismus in Deutschland, Hrsg. Thorsten Gerald Schneiders, 355–362. [Place of 
publication not identified]: Transcript-Verlag. 

El-Mafaalani, Aladin, Alma Fathi, Ahmad Mansour, Jochen Müller, Götz Nordbruch und 
Julian Waleciak. 2016. Ansätze und Erfahrungen der Präventions- und Deradikali-
sierungsarbeit. HSFK-Report Bd. 6/2016. Frankfurt am Main. 

Er, Samet. 2020. Deradikalisierungsarbeit im Gefängnis. In Aspekte von Radikalisierungs-
prozessen. Fallgestützte Studien, 195–218. 

Erhardt, Julian, Steffen Wamsler, und Markus Freitag. 2021. National Identity between De-
mocracy and Autocracy: A Comparative Analysis of 24 Countries. European Politi-
cal Science Review 13:59-76. 

Erikson, Erik H. 2017. Identität und Lebenszyklus: Drei Aufsätze, 28. Aufl. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Eskelinen, Viivi, und Maykel Verkuyten. 2020. Support for Democracy and Liberal Sexual 
Mores among Muslims in Western Europe. Journal of Ethnic and Migration Studies 
46:2346-2366.  



88 
 
 

Esses, Victoria M., und Leah K. Hamilton. 2021. Xenophobia and anti-immigrant attitudes 
in the time of COVID-19. Group Processes & Intergroup Relations 24:253-259. 

Fahrig, Katharina. 2020. Rechte Jugendliche und ihre Familien. Wiesbaden: Springer Fach-
medien Wiesbaden. 

Fielitz, Maik, Julia Ebner, Jakob Guhl und Matthias Quent, Hrsg. 2018. Hassliebe. Muslim-
feindlichkeit, Islamismus und die Spirale gesellschaftlicher Polarisierung : For-
schungsbericht. Jena, London, Berlin: IDZ. 

Fischer, Peter, Tobias Greitemeyer, Andreas Kastenmüller, Dieter Frey, und Silvia Oßwald. 
2007. Terror salience and punishment: Does terror salience induce threat to social 
order? Journal of Experimental Social Psychology 43:964-971. 

Fleischmann, Fenella, Karen Phalet, und Olivier Klein. 2011. Religious identification and 
politicization in the face of discrimination: Support for political Islam and political 
action among the Turkish and Moroccan second generation in Europe. British Jour-
nal of Social Psychology 50:628-648. 

Fodeman, Ari D., Daniel W. Snook, und John G. Horgan. 2020. Picking up and defending 
the faith: Activism and radicalism among Muslim converts in the United States. 
Political Psychology 41:679-698. 

Foroutan, Naika, Coşkun Canan, Sina Arnold, Benjamin Schwarze, Steffen Beigang, Dorina 
Kalkum. 2014. Deutschland postmigrantisch I. Gesellschaft, Religion, Identität – Erste 
Ergebnisse. Berlin: Berliner Institut für empirische Integrations- und Migrationsfor-
schung. 

Foroutan, Naika; Kalter, Frank; Canan, Coşkun; Simon, Mara (2019): Ost-Migrantische Ana-
logien I. Konkurrenz um Anerkennung, Berlin: DeZIM-Institut.  

Foroutan, Naika, Coşkun Canan, Benjamin Schwarze, Steffen Beigang, Dorina Kalkum. 
2015. Deutschland postmigrantisch II – Einstellungen von Jugendlichen und jungen 
Erwachsenen zu Gesellschaft, Religion und Identität. Berlin: Berliner Institut für em-
pirische Integrations- und Migrationsforschung. 

Naika Foroutan, Coşkun Canan, Sina Arnold, Benjamin Schwarze, Steffen Beigang, Dorina 
Kalkum (2014): Deutschland postmigrantisch I. Gesellschaft, Religion, Identität – 
Erste Ergebnisse. Berlin. 

Foroutan, Naika. 2020. Muslimische Identitäten. Soziale Konstruktionen und Performanz 
vor dem Hintergrund antimuslimischer Einstellungen in Deutschland. In Stefan E. 



89 
 
 

Hößl/Lobna Jamal/Frank Schellenberg (Hrsg.): Politische Bildung im Kontext von 
Islam und Islamismus, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung. 

Fox, Jonathan, und Yasemin Akbaba. 2015. Securitization of Islam and Religious Discrimi-
nation: Religious Minorities in Western Democracies, 1990–2008. Comparative Eu-
ropean Politics 13:175-197. 

FRA. 2017. Second European Union Minorities and Discrimination Survey Muslims – Se-
lected Findings. European Union Agency for Fundamental Rights. https://fra.eu-
ropa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimina-
tion-survey-muslims-selected. Zugegriffen am: 28. Dezember 2020. 

Freiheit, Manuela, Andreas Uhl und Andreas Zick. 2021a. Ein systematischer Blick auf die 
Präventionslandschaft in D­ eutschland. In Radikalisierungsprävention in Deutsch-
land. Mapping und Analyse von Präventions- und Distanzierungsprojekten im Um-
gang mit islamistischer Radikalisierung, Hrsg. MAPEX-Forschungsverbund, 49–82. 
Osnabrück, Bielefeld. 

Freiheit, Manuela, Andreas Uhl und Andreas Zick. 2021b. Phänomenübergreifende Radi-
kalisierungsprävention – Perspektiven aus Praxis und Forschung­. In Radikalisie-
rungsprävention in Deutschland. Mapping und Analyse von Präventions- und Dis-
tanzierungsprojekten im Umgang mit islamistischer Radikalisierung, Hrsg. MAPEX-
Forschungsverbund, 223-261. Osnabrück, Bielefeld. 

Frindte, Wolfgang, Boehnke, Klaus, Kreikenbom, Henry und Wagner, Wolfagang. 2011. 
Lebenswelten junger Muslime in Deutschland. Berlin: Bundesministerium des Innern 
des Innern 

Frindte, Wolfgang., und Nico. Dietrich (Hrsg.). 2017. Muslime, Flüchtlinge und Pegida: So-
zialpsychologische und kommunikationswissenschaftliche Studien in Zeiten globaler 
Bedrohungen. Wiesbaden: Springer VS. 

Fritsche, Immo, Eva Jonas, Catharina Ablasser, Magdalena Beyer, Johannes Kuban, Anna-
Marie Manger, und Marlene Schultz. 2013. The power of we: Evidence for group-
based control. Journal of Experimental Social Psychology 49:19-32. 

Fritsche, Immo, Eva Jonas, und Thomas Fankhänel. 2008. The role of control motivation 
in mortality salience effects on ingroup support and defense. Journal of Personality 
and Social Psychology 95:524-541. 

https://fra.europa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimination-survey-muslims-selected
https://fra.europa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimination-survey-muslims-selected
https://fra.europa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimination-survey-muslims-selected


90 
 
 

Fritsche, Immo, Eva Jonas, und Thomas Kessler. 2011. Collective reactions to threat: Impli-
cations for intergroup conflict and for solving societal crises. Social Issues and Pol-
icy Review 5:101-136. 

Fritsche, Immo, Miguel Moya, Marcin Bukowski, Philipp Jugert, Soledad de Lemus, Oliver 
Decker, Immaculada Valor-Segura, und Ginés Navarro-Carrillo. 2017. The great re-
cession and group-based control: Converting personal helplessness into social 
class in-group trust and collective action. Journal of Social Issues 73:117-137. 

Frounfelker, Rochelle L., Frissen, Thomas, Vonorio, Isabella, Rousseau, Cecile und d´Hae-
nens, Leen. 2019. Exploring the discrimination–radicalization nexus: empirical evi-
dence from youth and young adults in Belgium. International Journal of Public 
Health 64:897-908 

Fuchs, Dieter, und Edeltraud Roller. 2016. Demokratiekonzeptionen der Bürger und de-
mokratische Gemeinschaftsorientierungen: Westliche, ostasiatische und arabi-
sche Länder im Vergleich. Politische Vierteljahresschrift 51:296–317. 

Fuchs, Dieter. 2002. Das Konzept der politischen Kultur: Die Fortsetzung einer Kontroverse 
in konstruktiver Absicht. In Bürger und Demokratie in Ost und West. Studien zur 
politischen Kultur und zum politischen Prozess. Festschrift für Hans-Dieter Klinge-
mann, Hrsg. Dieter Fuchs, Edeltrauf Roller, und Bernhard Weßels, 27-49. Wiesba-
den. 

Fuchs, Dieter. 2007. The Political Culture Paradigm. In The Oxford Handbook of Political 
Behavior, Hrsg. Russel J. Dalton, und Hans-Dieter Klingemann, 161-184. New York. 

Fuchs, Marek. 2003. Rechtsextremismus von Jugendlichen. Kölner Zeitschrift für Soziologie 
und Sozialpsychologie, 55, 654–678. 

Gaertner, Samuel L., John F. Dovidio, Brenda S. Banker, Missy Houlette, Kelly M. Johnson, 
und Elizabeth A. McGlynn. 2000. Reducing intergroup conflict: From superordinate 
goals to decategorization, recategorization, and mutual differentiation. Group Dy-
namics: Theory, Research, and Practice 4:98-114. 

Gaertner, Samuel L., Jeffrey Mann, Audrey Murrell, und John F. Dovidio. 1989. Reducing 
intergroup bias: The benefits of recategorization. Journal of Personality and Social 
Psychology 57:239-249. 

Gartenstein-Ross, Daveed und Grossmann, Laura. 2009. Homegrown Terrorist in the US 
and UK. An empirical examination of the radicalization process. Washington: FDD 
Press. 



91 
 
 

Gest, Justin. 2015. Reluctant pluralists: European Muslims and essentialist identities. Ethnic 
and Racial Studies 38:1868–1885. 

Giannakakis, Andrew E., und Immo Fritsche. 2011. Social identities, group norms, and 
threat: On the malleability of ingroup bias. Personality and Social Psychology Bul-
letin 37:82-93. 

Gill, Paul. 2008. Suicide Bomber Pathways among Islamic Militants, In Policing 2:412-422. 

Goertz, Stefan. 2020. Terrorismusabwehr. Zur aktuellen Bedrohung durch islamistischen 
Terrorismus in Deutschland und Europa. 3. Aufl.Wiesbaden: Springer VS. 

Grammes, Tillmann. 2014. Kontroversität. In Handbuch politische Bildung., 266–274. Frank-
fzrt am Main: Wochenschau Verlag. 

Greenaway, Katherine H., S. Alexander Haslam, Tegan Cruwys, Nyla A. Branscombe, Re-
nate Ysseldyk, und Courtney Heldreth. 2015. From “we” to “me”: Group identifica-
tion enhances perceived personal control with consequences for health and well-
being. Interpersonal Relations and Group Processes 109:53-74. 

Greenaway, Katherine H., Winnifred R. Louis, Matthew J. Hornsey, und Janelle M. Jones. 
2014. Perceived control qualifies the effects of threat on prejudice. British Journal 
of Social Psychology 53:422-442. 

Greenberg, Jeff, Tom Pyszczynski, und Sheldon Solomon. 1986. The causes and conse-
quences of a need for self-esteem: A terror management theory. In Public Self and 
Private Self, Hrsg. Roy F. Baumeister, 189-212. New York: Springer. 

Greenberg, Jeff, Tom Pyszczynski, Sheldon Solomon, Abram Rosenblatt, Mitchell Veeder, 
Shari Kirkland, und Deborah Lyon. 1990. Evidence for terror management theory 
II: The effects of mortality salience on reactions to those who threaten or bolster 
the cultural worldview. Journal of Personality and Social Psychology 58:308-318. 

Greenberg, Jeff, Jeff Schimel, Andy Martens, Sheldon Solomon, und Tom Pyszczynski. 
2001. Sympathy for the devil: Evidence that reminding whites of their mortality 
promotes more favorable reactions to white racists. Motivation and Emotion 
25:113-134. 

Greenberg, Jeff, Linda Simon, Tom Wyszynski, Sheldon Solomon, und Dan Chatel. 1992. 
Terror management and tolerance: Does mortality salience always intensify nega-
tive reactions to others who threaten one’s worldview? Journal of Personality and 
Social Psychology 63:212-220. 



92 
 
 

Habermas, Jürgen. 1996. Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

 
Hafez, Farid. 2014. Shifting Borders: Islamophobia as Common Ground for Building Pan-

European Right-Wing Unity. Patterns of Prejudice 48:479-499. 

Hafez, Kai. 2013. Freiheit, Gleichheit und Intoleranz. Der Islam in der liberalen Gesellschaft 
Deutschlands und Europas. Bielefeld: Transcript Verlag. 

Hafez, Kai, und Carola Richter. 2007. Das Islambild von ARD und ZDF. Aus Politik und 
Zeitgeschichte 26-27:40–46. 

Hafez, Kai. 2017. Der Islam hat eine schlechte Presse, in: ZEIT-Online, 21.02.2017; abgeru-
fen am 10.03.2021. 

Hafez, Kai und Schmidt Sabrina. 2020. Rassismus und Repräsentation: das Islambild deut-
scher Medien im Nachrichtenjournalismus und im Film, in: Bundeszentrale für po-
litische Bildung/bpb, 27.08.2020, https://www.bpb.de/lernen/pro-
jekte/oray/314621/islambild-deutscher-medien; Seite zuletzt abgerufen am 
10.03.2021. 

Haider, Huma. 2015. Radicalisation of diaspora communities. GSDRC Helpdesk Research 
Report 1187. Birmingham UK: University of Birmingham. 

Hakim, Nader H., Ludwin E. Molina, und Nyla R. Branscombe. 2018. How Discrimination 
shapes social identification processes and well-being among Arab Americans. So-
cial Psychological and Personality Science 9:328-337. 

Halloran, Michael J., und Emiko S. Kashima. 2004. Social identity and worldview validation: 
The effects of ingroup identity primes and mortality salience on value endorse-
ment. Personality and Social Psychology Bulletin 30:915-925. 

Halm, Dirk, und Martina Sauer. 2015. Lebenswelten deutscher Muslime. Gütersloh: Bertels-
mann Stiftung. 

Haner, Murat, Melissa M. Sloan, Francis T. Cullen, Teresa C. Kulig, und Cheryl Lero Jonson. 
2019. Public Concern about Terrorism: Fear, Worry, and Support for Anti-Muslim 
Policies. Socius: Sociological Research for a Dynamic World 5: 1–16. 

Harmon-Jones, Eddie, Jeff Greenberg, Sheldon Solomon, und Linda Simon. 1996. The ef-
fects of mortality salience on intergroup bias between minimal groups. European 
Journal of Social Psychology 26:677-681. 



93 
 
 

Harz, Christiane. 2020. Fluchtmigration in den Medien. Stereotypisierungen, Medienana-
lyse und Effekte der rassifizierten Medienberichterstattung. In Migration, Religion, 
Gender und Bildung: Beiträge zu einem erweiterten Verständnis von Intersektiona-
lität, Hrsg. Meltem Kulaçatan und Harry Harun Behr, 175–210. Bielefeld: Transcript-
Verlag. 

Haslam, S. Alexander, Penelope J. Oakes, Katherine J. Reynolds, und John C. Turner. 1999. 
Social identity salience and the emergence of stereotype consensus. Personality 
and Social Psychology Bulletin 25:809-818. 

Häusler, Alexander. 2016. AfD, Pegida & Co. Die Formierung einer muslimfeindlichen 
rechten Bewegung. In Muslime in Deutschland. Historische Bestandaufnahme, ak-
tuelle Entwicklungen und zukünftige Forschungsfragen, Hrsg. Peter Antes, und Rauf 
Ceylan, 59-74. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Heitmeyer, Wilhelm; Müller, Joachim und Schröder, Helmut. 1997. Verlockender Funda-
mentalismus. Türkische Jugendliche in Deutschland. Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Heitmeyer, Wilhelm. 2012. Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) in einem ent-
sicherten Jahrzehnt. In Deutsche Zustände. Bd. 10, Hrsg. Wilhelm Heitmeyer, 15–41. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.). 2003. Deutsche Zustände: Folge 1, 2. Aufl. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.). 2011. Deutsche Zustände: Folge 10. Berlin: Suhrkamp. 

Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.). 2002-10. Deutsche Zustände. Frankfurt: Suhrkamp. 

Hekma, Gert. 2002. Imams and Homosexuality: A Post-Gay Debate in the Netherlands. 
Sexualities 5:237-248. 

Helbling, Marc, und Richard Traunmüller. 2018. What is Islamophobia? Disentangling Cit-
izens’ Feelings Toward Ethnicity, Religion and Religiosity Using a Survey Experi-
ment. British Journal of Political Science 50:811-828. 

Helbling, Marc. 2014. Opposing Muslims and the Muslim Headscarf in Western Europe. 
European Sociological Review 30:242-257. 

Heller, Ayline & Elmar Brähler & Oliver Decker. 2020. Rechtsextremismus – ein einheitli-
ches Konstrukt? Der Fragebogen zur rechtsextremen Einstellung – Leipziger Form 
(FR-LF). In Prekärer Zusammenhalt. Die Bedrohung des demokratischen 



94 
 
 

Miteinanders in Deutschland, Hrsg. Heller, Ayline & Elmar Brähler & Oliver Decker, 
151-172. Psychosozial-Verlag. https://doi.org/10.30820/9783837930504-149 

Hewstone, Miles, Mir R. Islam, und Charles M. Judd. 1993. Models of crossed categoriza-
tion and intergroup relations. Journal of Personality and Social Psychology 64:779-
793. 

Heyder,  Aribert  &  Oliver Decker. 2011.  Rechtsextremismus  –  Überzeugung,  Einstellung,  
Ideologie oder Syndrom? In (Un)Gleichzeitigkeiten – Die demokratische Frage im 
21.  

Höcker, Charlotte, Gert Pickel & Oliver Decker. 2020. Antifeminismus – das Geschlecht im 
Autoritarismus? Die Messung von Antifeminismus und Sexismus in Deutschland 
auf der Einstellungsebene. In Autoritäre Dynamiken. Alte Ressentiments – neue Ra-
dikalität, Hrsg. Decker, Oliver & Elmar Brähler, 249-282. Gießen:  Psychosozial-Ver-
lag. 

Holbrook, Donald und John Horgan. 2019. Terrorism and Ideology. Cracking the Nut. Per-
spectives on Terrorism (6): 2–15. 

Höllinger, Franz. 2017. Value orientations and social attitudes in the holistic milieu. The 
British Journal of Sociology, 68, 293–313. 

Höllinger, Franz. 2004. Does the counter-cultural character of New Age persist? Investi-
gating social and political attitudes of New Age followers. Journal of Contemporary 
Religion and New Age Studies, 19, 289–309. 

Hogg, Michael A. 2014. From uncertainty to extremism: Social categorization and identity 
processes. Current Directions in Psychological Science 23:338-342. 

Hogg, Michael A., Arie Kruglanski, und Kees van den Bos. 2013. Uncertainty and the roots 
of extremism. Journal of Social Issues 69:407-418. 

Hogg, Michael A., Christie Meehan, und Jayne Farquharson. 2010. The solace of radical-
ism: Self-uncertainty and group identification in the face of threat. Journal of Ex-
perimental Social Psychology 46:1061-1066. 

Hogg, Michael A., David K. Sherman, Joel Dierselhuis, Angela T. Maitner, und Graham 
Moffitt. 2007. Uncertainty, entitativity, and group identification. Journal of Experi-
mental Social Psychology 43:135-142. 

Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W.. 1969. [1944/49]: Dialektik der Aufklärung. 
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag. 



95 
 
 

Hößl, Stefan E., Jamal, Lobna und Schellenberg, Frank (Hrsg.). 2020. Politische Bildung im 
Kontext von Islam und Islamismus. Bonn.  

Huber, Stefan, und Alexander Yendell. 2019. Does religiosity matter? Explaining right-wing 
extremist attitudes and the vote for the Alternative for Germany (AfD). Religion and 
society in Central and Eastern Europe 12 (1): 63–82. doi: 
10.20413/rascee.2019.12.1.63-82. 

Huber, Stefan, und Odilo W. Huber. 2012. The Centrality of Religiosity Scale (CRS). Religi-
ons 3:710-724. 

Hugger, Kai-Uwe. 2009. Junge Migranten online: Suche nach sozialer Anerkennung und 
Vergewisserung von Zugehörigkeit. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. 

Hummel, Klaus, Melanie Kamp & Riem Spielhaus. 2016. Herausforderungen der empiri-
schen Sozialforschung zu Salafismus. Bestandsaufnahme und kritische Kommen-
tierung der Datenlage. HSFK Report - Reihe "Salafismus in Deutschland" Nr. 1/2016. 
https://salafismus.hsfk.de/fileadmin/HSFK/hsfk_publikationen/report0116.pdf Zu-
gegriffen: 01.04.2021 

Hunsberger, Bruce & Lynne M. Jackson. 2005. Religion, Meaning and Prejudice. Journal 
of Social Issues, 61/4. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hurrelmann, Klaus, und Gudrun Quenzel. 2016. Lebensphase Jugend: Eine Einführung in 
die sozialwissenschaftliche Jugendforschung, 13. Aufl. Weinheim, Basel: Beltz Ju-
venta. 

Imhoff, Roland, und Oliver Decker. 2013. Verschwörungsmentalität als Weltbild. In Rechts-
extremismus  der  Mitte, Hrsg. Decker, O., Johannes Kiess & Elmar Brähler, 146-161.  
Eine  sozialpsychologische  Gegenwartsdiagnose (S. 146–162). Gießen: Psycho-
sozial. 

Imhoff, Roland, und Julia Recker. 2012. Differentiating Islamophobia: Introducing a New 
Scale to Measure Islamoprejudice and Secular Islam Critique. Political Psychology 
33:811-824. 

Jäckle, Sebastian, und Georg Wenzelburger. 2015. Religion, Religiosity, and the Attitudes 
toward Homosexuality—A Multilevel Analysis of 79 Countries. Journal of Homo-
sexuality 62: 207–241. 

https://salafismus.hsfk.de/fileadmin/HSFK/hsfk_publikationen/report0116.pdf


96 
 
 

Jacob, Konstanze, und Frank Kalter. 2013. Intergenerational Change in Religious Salience 
Among Immigrant Families in Four European Countries. International Migration 
51:38-56. 

Jaschke, Hans-Gerd. 2001. Rechtsextremismus und Fremdenfeindlichkeit: Begriffe, Positi-
onen, Praxisfelder (2.  Aufl.). Opladen: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80839-4 

Jaschke, Hans-Gerd (2018): Orte der islamistischen Radikalisierung. 
https://www.bpb.de/politik/extremismus/islamismus/268726/orte-der-islamisti-
schen-radikalisierung. Zugegriffen: 15. April 2021 

Jasko, Katarzyna, Gary LaFree, und Arie Kruglanski. 2017. Quest for significance and violent 
extremism: The case of domestic radicalization. Political Psychology 38:815-831. 

Jasko, Katarzyna, David Webber, Arie W. Kruglanski, Michele Gelfand, Muh Taufiqur-
rohman, Malkanthi Hettiarachchi, und Rohan Gunaratna. 2020. Social context 
moderates the effects of quest for significance on violent extremism. Journal of 
Personality and Social Psychology: Interpersonal Relations and Group Processes 
118:1165-1187. 

Jesse, Eckhard, Mannewitz, Tom (Hrsg.). 2018. Extremismusforschung. Handbuch für Wis-
senschaft und Praxis. Baden-Baden: Nomos. 

Johnson, Megan K. 2011. A mediational analysis of the role of right-wing authoritarianism 
and religious fundamentalism in the religiosity–prejudice link. Personality and in-
dividual differences 50 (6): 851–856. 

Jonas, Eva, und Immo Fritsche. 2013. Destined to die but not to wage war: How existential 
threat can contribute to escalation or de-escalation of violent intergroup conflict. 
American Psychologist 68:543-558. 

Jonas, Eva, Andy Martens, Daniela Niesta Kayser, Immo Fritsche, Daniel Sullivan, und Jeff 
Greenberg. 2008. Focus theory of normative conduct and terror-management the-
ory: The interactive impact of mortality salience and norm salience on social judge-
ment. Journal of Personality and Social Psychology 95:1239-1251. 

Jost, John T., Jack Glaser, Arie W. Kruglanski, und Frank J. Sulloway. 2003. Political con-
servatism as motivated social cognition. Psychological Bulletin 129:339-375. 

Juergensmeyer, Mark. 2017. Does Religion Cause Terrorism? In The Cambridge companion 
to Religion and Terrorism, Hrsg. James R. Lewis, 11–22. Cambridge companions to 
Philosophy, Religion and Culture. Cambridge: Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1007/978-3-322-80839-4


97 
 
 

Jugert, Philipp, Sebastian Pink, Fenella Fleischmann, und Lars Leszczensky. 2020. Changes 
in turkish- and resettler-origin adolescents‘ acculturation profiles of identification: A 
three-year longitudinal study from Germany. PsyArXiv. 

Kachanoff, Frank J., Donald M. Taylor, Julie Caouette, Thomas H. Khullar, und Michael J. 
A. Wohl. 2019. The chains on all my people are the chains on me: Restrictions to 
collective autonomy undermine the personal autonomy and psychological well-
being of group members. Journal of Personality and Social Psychology 116:141-165. 

Kaddor, Lamya, Aylin Karabulut, Nicole Pfaff, Olga Janzen, und Andreas Zick. 2019. Mus-
lime ja, Islam nein? Wissen schützt vor Islamfeindlichkeit. Essen: Universität Duis-
burg-Essen. 

Kallis, Aristotle. 2018. The Radical Right and Islamophobia. In The Oxford Handbook of 
the Radical Right, Hrsg. Jens Rydgren, 42-60. Oxford: Oxford University Press. 

Karlsen, Saffron, und James Y. Nazroo. 2013 Ethnic and Religious Differences in the Atti-
tudes of People towards Being ‘British’. The Sociological Review 63:759-781. 

Kay, Aaron C., Jennifer A. Whitson, Danielle Gaucher, und Adam D. Galinsky. 2009. Com-
pensatory control: Achieving order through the mind, our institutions, and the 
heavens. Current Directions in Psychological Science 18:264-268. 

Kaya, Serdar. 2015. Islamophobia in Western Europe: A Comparative, Multilevel Study. 
Journal of Muslim Minority Affairs 35 (3): 450–465. doi: 
10.1080/13602004.2015.1080952. 

Kentmen-Cin, Cigdem, und Cengiz Erisen. 2017. Anti-Immigration Attitudes and the Op-
position to European Integration: A Critical Assessment. European Union Politics 
18:3-25. 

Kepel, Gilles. 2017. Terror in France. The Rise of Jihad in the West. Princeton Studies in 
Muslim Politics Ser. Princeton: Princeton University Press. 

Kessler, Thomas, Amélie Mummendey, Friedrich Funke, Rupert Brown, Jens Binder, Hanna 
Zagefka, Jacques-Philippe Leyens, Stéphanie Demoulin, und Annemie Maquil. 
2010. We all live in Germany but … Ingroup projection, group-based emotions and 
prejudice against immigrants. European Journal of Social Psychology 40:985-997. 

Khosrokhavar, Farhad. 2016. Radikalisierung. Hamburg: CEP Europäische Verlagsanstalt. 

Kiefer, Michael. 2020. Religion in der Radikalisierung. In Aspekte von Radikalisierungspro-
zessen. Fallgestützte Studien, 15–34. Osnabrück. 



98 
 
 

Kiefer, Michael, Jörg Hüttermann, Bacem Dziri, Rauf, Ceylan, Roth, Viktoria, Srowig, Fabian 
und Andreas Zick (Hrsg). 2018. „Lasset uns in shaʿa Allah ein Plan machen“. Fallge-
stützte Analyse der Radikalisierung einer WhatsApp-Gruppe. Islam in der Gesell-
schaft. Wiesbaden: Springer VS. 

Kiefer, Michael. 2014. Thesen zum Umgang mit der neosalafistischen Mobilisierung: Zwi-
schen Hilflosigkeit und gezielter pädagogischer Intervention. In Salafismus in 
Deutschland. Entstehung, Radikalisierung und Prävention, Reihe für Osnabrücker 
Islamstudien, 255–265. Frankfurt a.M.: Perter Lang Verlag. 

Klarić, Tomislav. 2009. „Konvertiten als Jihadisten“. In Islamistischer Extremismus, Konver-
titen und Extremismus. Bedrohungen im Wandel, Hrsg. Verfassungsschutz Bran-
denburg, 34–41.  

Kleinmann, Scott Matthew. 2012. Radicalization of Homegrown Sunni Militants in the 
United States: Comparing Converts and Non-Converts. Studies in Conflict & Ter-
rorism 35 (4): 278–297. 

Klinkhammer, Gritt, Frese, Hans-Ludwig, Satilmis, Ayla, Seibert, Tina. 2011. Interreligiöse 
und interkulturelle Dialoge mit MuslimInnen in Deutschland. Eine quantitative und 
qualitative Studie Veröffentlichungen des Instituts für Religionswissenschaft und 
Religionspädagogik, Bremen. Download unter: www.vielfalt-mediathek.de/wp-
content/uploads/2020/12/universitte_bremen_studie_interreligise_und_interkultu-
relle_dialoge.pdf 

Koopman, Ruud. 2020. Das verfallene Haus des Islam. Die religiösen Ursachen von Unfrei-
heit, Stagnation und Gewalt. München: C.H.Beck. 

Koopmans, Ruud. 2015. Religious Fundamentalism and Hostility against Out-groups: A 
Comparison of Muslims and Christians in Western Europe. Journal of Ethnic and 
Migration Studies 41 (1): 33–57. doi: 10.1080/1369183X.2014.935307. 

Koppetsch, Cornelia. 2017. Rechtspopulismus, Etablierte und Außenseiter. Emotionale Dy-
namiken sozialer Deklassierung. In Das Volk gegen die (liberale) Demokratie, Hrsg. 
Dirk Jörke und Oliver Nachtwey, 208–232. Baden-Baden: Nomos. 

Körting, Erhard; Molthagen, Dietmar und Öney, Bilkey. 2015. Ergebnisse des Expertengre-
miums der Friedrich-Ebert-Stiftung zur Auseinandersetzung mit islamistischem 
Extremismus und Islamfeindlichkeit. In Handlungsempfehlungen zur 



99 
 
 

Auseinandersetzung mit islamistischem Extremismus und Islamfeindlichkeit, Hrsg. 
Dietmar Molthagen, 11-60. Berlin: Friedrich-Ebert-Stiftung 

Kotzur, Patrick F., Maria-Therese Friehs, Frank Asbrock, Maarten H. W. van Zalk. 2019. 
Stereotype content to refugee subgroups in Germany. European Journal of Social 
Psychology 49:1344-1358. 

Kreis,  Joachim.  2007.  Zur  Messung  von  rechtsextremer  Einstellung:  Probleme  und  
Kontroversen am Beispiel zweier Studien. http://dx.doi.org/10.17169/refubium-
23175stöss. 

Krishna-Hensel, Sai Felicia (Hrsg.). 2018. Migrants, refugees, and the media: The new reality 
of open societies. London: Routledge. 

Kröhnert-Othman, Susanne, Melanie Kamp, und Constantin Wagner. 2011. Keine Chance 
auf Zugehörigkeit? Schulbücher europäischer Länder halten Islam und modernes 
Europa getrennt. Ergebnisse einer Studie des Georg-Eckert-Instituts für internatio-
nale Schulbuchforschung zu aktuellen Darstellungen von Islam und Muslimen in 
Schulbüchern europäischer Länder. Braunschweig: Georg-Eckert-Institut - Leibniz-
Institut für internationale Schulbuchforschung. http://www.gei.de/projekte/abge-
schlossene-projekte/darstellung-von-islam-und-muslimen.html. Zugegriffen: 17. 
März 2021. 

Krüger, Heinz-Hermann, und Cathleen Grunert. 2010. Handbuch Kindheits- und Jugend-
forschung, 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Kruglanski, Arie W., Jocelyn J. Bélanger, Michele Gelfand, Rohan Gunaratna, Malkanthi 
Hettiarachchi, Fernando Reinares, Edward Orehek, Jo Sasota, und Keren Sharvit. 
2013. Terrorism – A (self) love story: Redirecting the significance quest can end 
violence. American Psychologist 68:559-575. 

Kruglanski, Arie W., Xiaoyan Chen, Mark Dechesne, Shira Fishman, und Edward Orehek. 
2009. Fully committed: Suicide bombers‘ motivation and the quest for personal 
significance. Political Psychology 30:331-357. 

Kruglanski, Arie W., und Shira Fishman. 2009. Psychological factors in terrorism and coun-
terterrorism: Individual, group, and organizational levels of analysis. Social Issues 
and Policy Review 3:1-44. 

Kruglanski, Arie W., Michele J. Gelfand, Jocelyn J. Bélanger, Anna Sheveland, Malkanthi 
Hetiarachchi, und Rohan Gunaratna. 2014. The psychology of radicalization and 

http://dx.doi.org/10.17169/refubium-23175st%C3%B6ss
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-23175st%C3%B6ss


100 
 
 

deradicalization: How significance quest impacts violent extremism. Advances in 
Political Psychology 35:69-93. 

Kruglanski, Arie W., Katarzyna Jasko, Marina Chernikova, Michelle Dugas, und David Web-
ber. 2017. To the fringe and back: Violent extremism and the psychology of devi-
ance. American Psychologist 72:217-230. 

Kruglanski, Arie W., Katarzyna Jasko, David Webber, Marina Chernikova, und Erica Moli-
nario. 2018. The making of violent extremists. Review of General Psychology, 22:107-
120. 

Kunst, Jonas R., Talieh Sadeghi, Hajra Tahir, David Sam, und Lotte Thomsen. 2016. The 
vicious circle of religious prejudice: Islamophobia makes the acculturation attitudes 
of majority and minority members clash. European Journal of Social Psychology 
46:249-259. 

Kunst, Jonas R., Lotte Thomsen, und David L. Sam. 2014. Late Abrahamic reunion? Reli-
gious fundamentalism negatively predicts dual Abrahamic group categorization 
among Muslims and Christians. European Journal of Social Psychology 44:337-348. 

Kuppens, Toon, und Vincent Y. Yzerbyt. 2012. Group-based emotions: The impact of social 
identity on appraisals, emotions, and behaviors. Basic and Applied Social Psycho-
logy 34:20-33. 

Kurtenbach, Sebastian; Linßer, Janine und Weitzel, Gerrit. 2020. Anfällig für Radikalisi-
eurng. Einstellungen und Haltungen von Jugendlichen aus unterschiedlichen Le-
benswelten zu den Themen Demokratie, Religion, Diskriminierung und Geschlecht. 
Bonn: Core NRW. 

Kurtenbach, Sebastian und Linda Schumilas. 2021. Angebotslandschaften zur Prävention 
islamistischer Radikalisierung –­Eine ­deutschlandweite und kommunale Analyse­. 
In Radikalisierungsprävention in Deutschland. Mapping und Analyse von Präven-
tions- und Distanzierungsprojekten im Umgang mit islamistischer Radikalisierung, 
Hrsg. MAPEX-Forschungsverbund, 143-175. Osnabrück, Bielefeld. 

Landmann, Helen, Robert Gaschler, und Anette Rohmann. 2019. What is threatening 
about refugees? Identifying different types of threat and their association with 
emotional responses and attitudes towards refugee migration. European Journal 
of Social Psychology 49:1401-1420. 

Lange, Andreas, Herwig Reiter, Sabina Schutter, und Christine Steiner. 2018. Handbuch 
Kindheits- und Jugendsoziologie. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. 



101 
 
 

Langner, Joachim, Maruta Herding, Sally Hohnstein und Björn Milbradt, Hrsg. 2020. Reli-
gion in der pädagogischen Auseinandersetzung mit islamistischem Extremismus. 
Halle (Saale): Deutsches Jugendinstitut e.V., Außenstelle Halle (Saale). 

Larsen, Jeppe Fuglsang. 2020. The role of religion in Islamist radicalisation processes. Cri-
tical Studies on Terrorism 13 (3): 396–417. 

Laube, Johannes (2003): Einleitung. In: ders. (Hrsg.): Das Böse in den Weltreligionen. Darm-
stadt: WBG. 

Laythe, Brian, Deborah G. FinkeL, Robert G. Bringle, und Lee A. Kirkpatrick. 2002. Religious 
Fundamentalism as a Predictor of Prejudice: A Two-Component Model. Journal for 
the Scientific Study of Religion 41 (4): 623–635. doi: 10.1111/1468-5906.00142. 

Leach, Colin W., Martijn van Zomeren, Sven Zebel, Michael L. W. Vliek, Sjoerd F. 
Pennekamp, Bertjan Doosje, Jaap W. Ouwerkerk, und Russell Spears. 2008. Group-
level self-definition and self-investment: A hierarchical (multicomponent) model of 
in-group identification. Journal of Personality and Social Psychology 95:144-165. 

Lederer, Gerda. 2000. Autoritarismus und Fremdenfeindlichkeit im deutsch-deutschen 
Vergleich. Ein Land mit zwei Sozialisationskulturen. In Autoritarismus. Kontroversen 
und Ansätze der aktuellen Autoritarismusforschung, Hrsg. Rippl, Susanne, Christian 
Seipel & Angela Kindervater, 199–214. Opladen: Leske + Buderich. 

Lee, Sherman A., Chelsea A. Reid, Stephen D. Short, Jeffrey A. Gibbons, Ruth Yeh, und 
Matthew L. Campbell. 2013. Fear of Muslims: Psychometric Evaluation of the Islam-
ophobia Scale. Psychology of Religion and Spirituality 5:157–171. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm (2013) [1710]: Die Theodizee von der Güte Gottes, der Freiheit 
des Menschen und dem Ursprung des Übels, Philosophische Schriften Band II.1, 
hrsg. und übers. von Herbert Herring, Darmstadt: WBG. 

Leonhard, Nina. 2016. Dschihadismus als Jugendkultur? Ein Forschungsüberblick zu Erklä-
rungsansätzen für religiöse Radikalisierung im Namen des Islam. Soziale Passagen: 
1–17. 

Leszczensky, Lars, Rahsaan Maxwell, und Erik Bleich. 2020. What Factors best Explain Na-
tional Identification among Muslim Adolescents? Evidence from four European 
Countries. Journal of Ethnic and Migration Studies 46:260-276. 



102 
 
 

Licata, Laurent, und Olivier Klein. 2002. Does European citizenship breed xenophobia? 
European identification as a predictor of intolerance towards immigrants. Journal 
of Community & Applied Social Psychology 12:323-337. 

Liebsch, Katharina. 2012. Jugendsoziologie. München: Oldenbourg Wissenschaftsverlag. 

Lipset, Seymour M. 1981. Political Man. The Social Basis of Politics. Baltimore. 

Lobato, Roberto M., Manuel Moyano, Jocelyn J. Bélanger, und Humberto M. Trujillo. 2021. 
The role of vulnerable environments in support for homegrown terrorism: Field-
work using the 3N model. Aggressive Behavior 47:50-57. 

Logvinov, Michail. 2017. Salafismus, Radikalisierung und terroristische Gewalt. Erklärungs-
ansätze – Befunde – Kritik. Wiesbaden: Springer VS 

Logvinov, Michail. 2017. Das Radikalisierungsparadigma. Eine Analytische Sackgasse der 
Terrorismusbekämpfung? Essentials Ser. Wiesbaden: Vieweg. 

Logvinov, Michail. 2018. Das Radikalisierungsparadigma. Eine analytische Sackgasse der 
Terrorismusbekämpfung? Wiesbaden: Springer VS 

Lösel, Friedrich, Sonja King, Doris Bender, und Irina Jugl. 2018. Protective factors against 
extremism and violent radicalization: A systematic review of research. International 
Journal of Developmental Science 12:89-102. 

Lützinger, Saskia. 2010. Die Sicht der Anderen. Eine qualitative Studie zu Biographien von 
Extremisten und Terroristen. Köln: Luchterhand  

Lützinger, Saskia, Florian Gruber und Ali Hedayat. 2020. Extremismuspräventionsland- 
schaft – eine Bestandsaufnahme präventiver Angebote in Deutschland sowie aus-
gewählte Präventionsstrategien aus dem europäischen Ausland. In Handbuch Ext-
remismusprävention. Gesamtgesellschaftlich, phänomenübergreifend, Hrsg. Brahim 
Ben Slama, 597-626. Polizei + Forschung Band-Nummer 54. Wiesbaden: Bundes-
kriminalamt. 

Mahfud, Yara, Constantina Badea, Maykel Verkuyten, und Kate Reynolds. 2018. Multicul-
turalism and attitudes toward immigrants: The impact of perceived cultural dis-
tance. Journal of Cross-Cultural Psychology 49:945-958. 

Malthaner, Stefan und Peter Waldmann. 2014. The Radical Milieu: Conceptualizing the 
Supportive Social Environment of Terrorist Groups. Studies in Conflict & Terrorism 
37 (12): 979–998. 



103 
 
 

Mangold, Ijoma. 2017. Es ist doch nur ein Twingo. In: Die ZEIT Nr.29 vom 13. Juli 2017, S. 
39f. 

Marie Hakenberg, Verena Klemm. 2016. Muslime in Sachsen. Geschichte, Fakten, Lebens-
welten. Leipzig: Sächsiche Landeszentrale für politische Bildung. 

MAPEX-Forschungsverbund, Hrsg. 2021. Radikalisierungsprävention in Deutschland. Map-
ping und Analyse von Präventions- und Distanzierungsprojekten im Umgang mit 
islamistischer Radikalisierung. Osnabrück. Bielefeld. 

Martinovic, Borja, und Maykel Verkuyten. 2012. Host national and religious identification 
among Turkish Muslims in Western Europe: The role of ingroup norms, perceived 
discrimination and value incompatibility. European Journal of Social Psychology 
42:893-903. 

McCauley, Clark R., und Sophia Moskalenko. 2017. Understanding political radicalization: 
The two-pyramids model. American Psychologist 72:205-216. 

McFarland, Sam G., Justin Hackett, Katarzyna Hamer, Iva Katzarska-Miller, Anna Malsch, 
Gerhard Reese, und Stephen Reysen. 2019. Global human identification and citi-
zenship: A review of psychological studies. Advances in Political Psychology 40:141-
171. 

McFarland, Sam G., Matthew Webb, und Derek Brown. 2012. All humanity is my ingroup: 
A measure and studies of identification with all humanity. Journal of Personality 
and Social Psychology 103:830-853. 

McGregor, Holly A., Joel D. Lieberman, Jeff Greenberg, Sheldon Solomon, Jamie Arndt, 
Linda Simon, und Tom Pyszczynski. 1998. Terror management and aggression: Ev-
idence that mortality salience motivates aggression against worldview-threatening 
others. Journal of Personality and Social Psychology 74:590-605. 

Meiering, David, Aziz Dziri und Naika Foroutan (mit Simon Teune, Esther Lehnert, Marwan 
Abou-Taam). 2018. Brückennarrative: Verbindende Elemente für die Radikalisie-
rung von Gruppen. PRIF Report 7/2018, Frankfurt/M. 

Milbradt, Björn, Katja Schau und Frank Greuel. 2019. (Sozial-)pädagogische Praxis im 
Handlungsfeld Radikalisierungsprävention – Handlungslogik, Präventionsstufen 
und Ansätze. In Prävention & Demokratieförderung. Gutachterliche Stellungsnah-
men zum 24. Deutschen Präventionstages 20. und 21. Mai 2019 in Berlin, Hrsg. Clau-
dia Heinzelmann und Erich Marks, 102–142. Mönchengladbach: Forum Verlag 
Godesberg GmbH. 



104 
 
 

Moaddel, Mansoor, und Stuart Karabenick. 2018. Religious Fundamentalism in Eight Mus-
lim‐Majority Countries: Reconceptualization and Assessment. Journal for the Sci-
entific Study of Religion 57:676-706. 

Moghaddam, Fathali M. 2005. The staircase to terrorism: A psychological exploration. 
American Psychologist 60:161-169. 

Moghaddam, Fathali M. 2018. Mutual Radicalization: How Groups and Nations Drive Each 
Other to Extremes. Washington, D. C: American Psychological Association. 

 

Morton, Thomas A., und Tom Postmes. 2011. What does it mean to be human? How sali-
ence of the human category affects responses to intergroup harm. European Jour-
nal of Social Psychology 41:866-873. 

Moskalenko, Sophia, und Clark McCauley. 2009. Measuring political mobilization: The dis-
tinction between activism and radicalism. Terrorism and Political Violence 21:239-
260. 

Moss, Aaron J., Alison Blodorn, Amanda R. van Camp, und Laurie T. O’Brien. 2019. Gender 
equality, value violations, and prejudice toward Muslims. Group Processes & Inter-
group Relations 22:288-301. 

Motyl, Matt, Joshua Hart, Tom Pyszczynski, David Weise, Molly Maxfield, und Angelika 
Siedel. 2011. Subtle priming of shared human experiences eliminates threat-in-
duced negativity towards Arabs, immigrants, and peace-making. Journal of Exper-
imental Social Psychology 47:1179-1184. 

Motyl, Matt, Zach Rothschild, und Tom Pyszczynski. 2009. The cycle of violence and path-
ways to peace. Journal of Organisational Transformation and Social Change 6:153-
171. 

Mücke, Thomas. 2016. Zum Hass verführt. Wie der Salafismus unsere Kinder bedroht und 
was wir dagegen tun können. Köln: Eichborn, in der Bastei Lübbe AG. 

Müller, Tobias. 2018. Constructing cultural borders: Depictions of Muslim refugees in Brit-
ish and German media. Zeitschrift für Vergleichende Politikwissenschaft 12 (1): 263–
277. doi: 10.1007/s12286-017-0361-x. 

Mummendey, Amélie, und Michael Wenzel. 1999. Social discrimination and tolerance in 
intergroup relations: Reactions to intergroup difference. Personality and Social Psy-
chology Review 3:158-174. 



105 
 
 

Murshed, Mansoob S. und Pavan, Sarah. 2009. Identity and Islamic Radicalisation in West-
ern Europe. MICROCON Research Working Paper 16. Brighton: MICROCON. 

Nelson, Lori J., David L. Moore, Jennifer Olivetti, und Tippony Scott. 1997. General and 
personal mortality salience and nationalistic bias. Personality and Social Psychology 
Bulletin 23:884-892. 

Neumann, Peter und Rajan Basra. 2016. Criminal pasts, terrorist futures: European jihadists 
and the new crime-terror nexus. 

Niesta, Daniela, Immo Fritsche, und Eva Jonas. 2008. Mortality salience and its effects on 
peace processes: A review. Social Psychology 39:48-58. 

Nordbruch, Götz. 2016. Bedeutung von Diskriminierungserfahrungen und gesellschaftli-
cher Marginalisierung in religiösen Radikalisierungsprozessen. In Pädagogischer 
Umgang mit antimuslimischem Rassismus, Hrsg. Demokratiezentrum Baden-Wür-
temberg, 25–30. 

Norris, Pippa, und Ronald F. Inglehart. 2012. Muslim Integration into Western Cultures: 
Between Origins and Destinations. Political Studies 60:228-251. 

Norris, Pippa. 2011. Democratic Deficit. Critical Citizens Revisited. Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Obaidi, Milan, Gulnaz Anjum, Joanna Lindström, Robin Bergh, Elif Celebi, und Merve 
Baykal. 2020. The role of Muslim identity in predicting violent behavioural inten-
tions to defend Muslims. Group Processes & Intergroup Relations 23:1267-1282. 

Obaidi, Milan, Robin Bergh, Nazar Akrami, und Gulnaz Anjum. 2019. Group-based relative 
deprivation explains endorsement of extremism among Western-born Muslims. 
Psychological Science 30:596-605. 

Obaidi, Milan, Robin Bergh, Jim Sidanius, und Lotte Thomsen. 2018. The mistreatment of 
my people: Victimization by proxy and behavioral intentions to commit violence 
among Muslims in Denmark. Political Psychology 39:577-593. 

Obaidi, Milan, Jonas R. Kunst, Nour Kteily, Lotte Thomsen, und James Sidanius. 2018. Liv-
ing under threat: Mutual threat perception drives anti-Muslim and anti-Western 
hostility in the age of terrorism. European Journal of Social Psychology 48:567-584. 

Obaidi, Milan, Lotte Thomsen, und Robin Bergh. 2018. “They think we are a threat to their 
culture”: Meta-cultural threat fuels willingness and endorsement of extremist vio-
lence against the cultural outgroup. International Journal of Conflict and Violence 
12:1-13. 



106 
 
 

Oesterreich, Detlef. 2000. Autoritäre Persönlichkeit und Sozialisation im Elternhaus: The-
oretische Überlegungen  und  empirische  Ergebnisse.  In Autoritarismus. Kontro-
versen und Ansätze der aktuellen Autoritarismusforschung, Hrsg. Rippl, Susanne, 
Christian Seipel & Angela Kindervater, 69–92. Opladen: Leske + Buderich. 

Öztürk, Cemal, und Gert Pickel. 2019. Islamophobic Right-Wing Populism? Empirical In-
sights about Citizens’ Susceptibility to Islamophobia and Its Impact on Right-Wing 
Populists’ Electoral Success: Eastern Europe in a Comparative Perspective. Religion 
and Society in Central and Eastern Europe 12:39–62. 

 
Palasinski, Marek, Jacek Granat, Kyoung O. Seol, und Lorraine Bowman-Grieve. 2014. So-

cial categorization and right-wing authoritarianism in reporting potential terrorist 
threats in cyberspace. Computers in Human Behavior 36:76-81. 

Pettigrew, Thomas F., und Roel W. Meertens. 1995. Subtle and blatant prejudices in west-
ern Europe. European Journal of Social Psychology 25:57-75. 

Pettigrew, T. F. 1998. Intergroup contact theory. Annual Review of Psychology 49:65–85. 
doi: 10.1146/annurev.psych.49.1.65. 

Pettigrew, Thomas F., und Linda R. Tropp. 2006. A meta-analytic test of intergroup contact 
theory. Journal of personality and social psychology 90 (5): 751–783. doi: 
10.1037/0022-3514.90.5.751. 

Pfahl-Traughber, Armin. 2007. Die Islamismuskompatibilität des Islam. Anknüpfungs-
punkte in Basis und Geschichte der Religion. Aufklärung und Kritik 2007 (13): 62–
78. 

Pfahl-Traughber, Armin. 2019. Islamfeindlichkeit, Islamophobie, Islamkritik – ein Wegwei-
ser durch den Begriffsdschungel. Bundeszentrale für politische Bildung. 
https://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/180774/islamfeind-
lichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-begriffsdschungel. 
Zugegriffen am: 28. Dezember 2020. 

Phalet, Karen, Gülseli Baysu, und Maykel Verkuyten. 2010. Political mobilization of Dutch 
Muslims: Religious identity salience, goal framing, and normative constraints. Jour-
nal of Social Issues 66:759-779. 

Pickel, Gert. 2013. Religionsmonitor - verstehen was verbindet: Religiosität im internationa-
len Vergleich. Gütersloh: Bertelsmann Stiftung. 

https://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/180774/islamfeindlichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-begriffsdschungel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/180774/islamfeindlichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-begriffsdschungel


107 
 
 

Pickel, Gert. 2018. Religion als Ressource für Rechtspopulismus? Zwischen Wahlverwandt-
schaften und Fremdzuschreibungen. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 
2 (2): 277–312. doi: 10.1007/s41682-018-0032-z. 

Pickel, Gert. 2018. Religion als Ressource für Rechtspopulismus? Zwischen Wahlverwandt-
schaften und Fremdzuschreibungen. Zeitschrift für Religion, Politik, und Gesell-
schaft 2:277–312.  

Pickel, Gert. 2019. Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religiöse Pluralität 
auf die politische Kultur auswirkt. Gütersloh: Bertelsmann Stiftung. 

Pickel, Gert. 2019a. Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Gütersloh: Bertelsmann Stif-
tung. 

Pickel, Gert. 2020. Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religiöse Pluralität 
auf die politische Kultur auswirkt. Bertelsmann Stiftung. https://www.bertelsmann-
stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmoni-
tor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf. Zugegriffen am: 28. Dezember 2020. 

Pickel, Gert. 2020. Kollektive religiöse Identitäten als Zentrum rechter Identitätspolitik? 
Ethik und Gesellschaft (1/2020). doi: 10.18156/eug-1-2020-art-4. 

Pickel, Gert. 2020. Kirchenbindung und Religiosität in Ost und West, In Bundeszentrale für 
politische Bildung/bpb, 14.09.2020, https://www.bpb.de/geschichte/deutsche-ein-
heit/lange-wege-der-deutschen-einheit/47190/kirchennaehe; Seite zuletzt abge-
rufen am 10.03.2021. 

Pickel, Gert und Yendell, Alexander. 2018. Religion als konfliktärer Faktor im Zusammen-
hang mit Rechtsextremismus, Muslimfeindschaft und AfD-Wahl. In Flucht ins Au-
toritäre. Rechtsextreme Dynamiken in der Mitte der Gesellschaft, Hrsg. Decker, Oli-
ver & Elmar Brähler, 217-242. Gießen:  Psychosozial-Verlag. 

Pickel, Gert, Kathrin Reimer-Gordinskaya, & Oliver Decker. 2019. Berlin-Monitor 2019. Ver-
netzte Solidarität – Fragmentierte Demokratie. Springe: zu Klampen. 

Pickel, Gert und Alexander Yendell. 2016. Islam als Bedrohung? Beschreibung und Erklä-
rung von Einstellungen zum Islam im Ländervergleich. Zeitschrift für Vergleichende 
Politikwissenschaft 3–4:273–309. 

Pickel, Gert, und Cemal Öztürk. 2018. Islamophobia without Muslims? The ‘Contact Hy-
pothesis’ as an Explanation for Anti-Muslim Attitudes – Eastern European in a 



108 
 
 

Comparative Perspective. Journal of Nationalism, Memory & Language Politics 
12:162–191. 

Pickel, Susanne. 2017. Nichts als Frust und Angst vor der Zukunft? Warum die AfD nicht 
nur in Sachsen-Anhalt so erfolgreich ist. In Regieren in der Einwanderungsgesell-
schaft: Impulse zur Integrationsdebatte aus Sicht der Regierungsforschung, Hrsg. 
Christoph Bieber, Andreas Blätte, Karl-Rudolf Korte und Niko Switek, 99–108. Wies-
baden: Springer VS. 

Pickel, Gert, und Susanne Pickel. 2018. Migration als Gefahr für die politische Kultur? Zeit-
schrift für Vergleichende Politikwissenschaft 12 (1): 297–320. doi: 10.1007/s12286-
018-0380-2. 

Pickel, Susanne. 2019b. Die Wahl der AfD. Frustration, Deprivation, Angst oder Wertekon-
flikt? In Die Bundestagswahl 2017, Hrsg. Karl-Rudolf Korte und Jan Schoofs, 145–
175. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden. 

Pickel, Gert, Kazim Celik, Julia Schuler, und Oliver Decker. 2020a. Bedrohungsempfinden 
als Quelle gruppenbezogener Vorurteile durch Religionen in einer heterogenen 
Stadtgesellschaft. Analysen des Berlinmonitors. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft 
und Politik 4 (1): 7–43. doi: 10.1007/s41682-020-00054-w. 

Pickel, Gert, Antonius Liedhegener, Yvonne Jaeckel, Anastas Odermatt, und Alexander 
Yendell. 2020b. Religiöse Identitäten und Vorurteil in Deutschland und der Schweiz 
– Konzeptionelle Überlegungen und empirische Befunde. Zeitschrift für Religion, 
Gesellschaft und Politik 4 (1): 149–196. doi: 10.1007/s41682-020-00055-9. 

Pickel, Gert, und Susanne Pickel. 2021. Politische Kulturforschung. Grundbegriffe, Theorien, 
Methoden. Eine Einführung. Wiesbaden: Springer VS. (im Erscheinen) 

Pickel, Susanne, und Gert Pickel. 2016. Politische Kultur in der Vergleichenden Politikwis-
senschaft. In Handbuch Vergleichende Politikwissenschaft, Hrsg. Hans-Joachim 
Lauth, Marianne Kneuer, und Gert Pickel, 541-556. Wiesbaden: Springer VS. 

Pickel, Susanne, und Gert Pickel. 2020. Politische Kultur und gesellschaftliche Integration. 
In Handbuch Integration, Hrsg. Gert Pickel, Oliver Decker, Steffen Kailitz, Antje 
Röder, und Julia Schulze Wessel, 1-18. Wiesbaden: Springer VS. 

Pickel, Susanne. 2021. Politische Kultur, Systemvertrauen und Demokratiezufriedenheit. 
Wann fühlen sich die Bürger gut regiert? In Handbuch Regierungsforschung, Hrsg. 
Karl-Rudolf Korte und Martin Florack, Martin. Wiesbaden: Springer VS. (im Erschei-
nen) 



109 
 
 

Pisoiu, Daniela 2013. Theoretische Ansätze zur Erklärung individueller Radikalisierungs-
prozesse: eine kritische Beurteilung und Überblick der Kontroversen. In Journal 
EXIT-Deutschland. Zeitschrift für Deradikalisierung und demokratische Kultur 1:41-
87. 

Pohl, Rolf. 2004. Feindbild Frau: männliche Sexualität, Gewalt und die Abwehr des Weibli-
chen. Hannover: Offizin-Verlag. 

Pollack, Detlef, und Olaf Müller. 2013. Religionsmonitor - verstehen was verbindet: Religi-
osität und Zusammenhalt in Deutschland. Gütersloh: Bertelsmann Stiftung. 

Pollack, Detlef, Olaf Müller, Gergely Rosta, Nils Friedrichs, und Alexander Yendell (Hrsg.). 
2014. Grenzen der Toleranz: Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt in 
Europa. Wiesbaden: Springer VS. 

Pratt, Douglas. 2015. Reactive co-radicalization: Religious extremism as mutual discontent. 
Journal for the Academic Study of Religion 28:3–23. 

Pratt, Douglas. 2015. Islamophobia as Reactive Co-Radicalization. In Islam and Christian – 
Muslim Relations, 26: 2, pp 205–218. 

Przeworski, Adam. 1991. Democracy and the Market. Political and Economic Reforms in 
Eastern Europe and Latin America. Cambridge: Cambridge University Press. 

Putnam, Robert D. 2001. Bowling alone: The collapse and revival of American community. 
New York, NY: Simon & Schuster. 

Putnam, Robert D., und David E. Campbell. 2010. American grace: How religion divides 
and unites us. New York, NY: Simon & Schuster. 

Pyszczynski, Tom, Abdolhossein Abdollahi, Sheldon Solomon, Jeff Greenberg, Florette 
Cohen, und David Weise. 2006. Mortality salience, martyrdom, and military might: 
The great Satan versus the axis of evil. Personality and Social Psychology Bulletin 
32:525-537. 

Pyszczynski, Tom, Matt Motyl, und Abdolhossein Abdollahi. 2009. Righteous violence: 
Killing for God, country, freedom and justice. Behavioral Sciences of Terrorism and 
Political Aggression 1:12-39. 

Pyszczynski, Tom, Zachary Rothschild, und Abdolhossein Abdollahi. 2008. Terrorism, vio-
lence, and hope for peace. Current Directions in Psychological Science 17:318-322. 



110 
 
 

Rahimullah, Hosain R., Larmar, Stephen und Abdalla, Mohammed. 2013. Understanding 
Violent Radicalization amongst Muslims. A Review of the Literature. Journal of Psy-
chology and Behavioral Science 1:19-39. 

Ranstorp, Magnus. 2010. Understanding Violent Radicalisation: Terrorist and Jihadist 
Movements in Europe. London/New York: Routledge. 

Rauf, Ceylan. 2014. Cultural Time Lag: Moscheekatechese und islamischer Religionsunter-
richt im Kontext von Säkularisierung. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten. 

Rauf, Ceylan. 2018. Salafistische Symbolik. Fundamentalistische Um- und Neudeutungen 
religiöser Tradition. In Transformation religiöser Symbole und religiöser Kommuni-
kation in der Diaspora, Hrsg. Rauf Ceylan und Haci-Halil Uslucan, 201–211. Wiesba-
den: Springer Fachmedien Wiesbaden. 

Rauf, Ceylan und Kiefer, Michael. 2016. Mosques as Partners in Prevention. Hikma 7 (2): 
143–158. 

Rauf, Ceylan und Kiefer, Michael. 2018. Radikalisierungsprävention in der Praxis. Antworten 
der Zivilgesellschaft auf den gewaltbereiten Neosalafismus. 1. Aufl. Wiesbaden: 
Springer VS. 

Rauf Ceylan und Kiefer, Michael. 2013. Salafismus: Fundamentalistische Strömungen und 
Radikalisierungsprävention. Wiesbaden: Springer. 

Ray, Devin G., Diane M. Mackie, Robert J. Rydell, und Eliot R. Smith. 2008. Changing cat-
egorization of self can change emotions about outgroups. Journal of Experimental 
Social Psychology 44:1210-1213. 

Rebenstorf, Hilke. 2018. „Rechte“ Christen? – Empirische Analysen zur Affinität christlich-
religiöser und rechtspopulistischer Positionen. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft 
und Politik 2 (2): 313–333. doi: 10.1007/s41682-018-0024-z. 

Reinhardt, Sibylle. 2005. Politik Didaktik. Praxishandbuch für die Sekundarstufe I und II. 
Berlin: Cornelsen Pädagogik. 

Renström, Emma A., Hanna Bäck, und Holly M. Knapton. 2020. Exploring a pathway to 
radicalization: The effects of social exclusion and rejection sensitivity. Group Pro-
cesses & Intergroup Relations 23:1204-1229. 



111 
 
 

Reysen, Stephen, und Iva Katzarska-Miller. 2013. A model of global citizenship: Anteced-
ents and outcomes. International Journal of Psychology 48:858-870. 

Rhein, Katharina, Tom Uhlig und Eva Berendsen. 2019. Extrem unbrauchbar: Über die 
Gleichsetzung von links und rechts. Berlin: Verbrecher. 

Rippl, Susanne, Christian Seipel und Angela Kindervater. 2000. Autoritarismus. Kontrover-
sen und Ansätze der aktuellen Autoritarismusforschung. Opladen: Leske+ Budrich. 

Riek, Blake M., Eric W. Mania, und Samuel L. Gaertner. 2006. Intergroup threat and out-
group attitudes: A meta-analytic review. Personality and Social Psychology Review 
10:336-353. 

Röder, Antje, und Peter Mühlau. 2014. Are They Acculturating? Europe's Immigrants and 
Gender Egalitarianism. Social Forces 92:899-928.  

Röder, Antje. 2014. Explaining Religious Differences in Immigrants' Gender Role Attitudes: 
The Changing Impact of Origin Country and Individual Religiosity. Ethnic and Ra-
cial Studies 14: 2615-2635. 

Röder, Antje. 2018. Immigrants’ Attitudes toward Homosexuality: Socialization, Religion, 
and Acculturation in European Host Societies. International Migration Review 
49:1042-1070. 

Rommelspacher, Birgit. 2001. Anerkennung und Ausgrenzung: Deutschland als multikultu-
relle Gesellschaft. Frankfurt/M.: Campus. 

Rommelspacher, Birgit. 1995. Dominanzkultur: Texte zu Fremdheit und Macht. Berlin: Or-
lando. 

Rousseau, Cécile, Diana Miconi, Rochelle L. Frounfelker, Ghayda Hassan, und Youssef 
Oulhote. 2020. A repeated cross-sectional study of sympathy for violent radicali-
zation in Canadian college students. American Journal of Orthopsychiatry 90:406-
418. 

Routledge, Clay, und Jamie Arndt. 2008. Self-sacrifice as self-defence: Mortality salience 
increases efforts to affirm a symbolic immortal self at the expense of the physical 
self. European Journal of Social Psychology 38:531-541. 

Rothschild, Zachary K., Abdolhossein Abdollahi, und Tom Pyszczynski. 2009. Does peace 
have a prayer? The effect of mortality salience, compassionate values, and religious 
fundamentalism on hostility toward out-groups. Journal of Experimental Social Psy-
chology 45:816-827. 



112 
 
 

Roth, Jenny, und Agostino Mazziotta. 2015. Adaption and validation of a German multi-
dimensional and multicomponent measure of social identification. Social Psychol-
ogy 46:277-290. 

Rovenpor, Daniel R., Thomas C. O’Brien, Antoine Roblain, Laura De Guissmé, Peggy Che-
kroun, und Bernhard Leidner. 2019. Intergroup conflict self-perpetuates via mean-
ing: Exposure to intergroup conflict increases meaning and fuels a desire for fur-
ther conflict. Journal of Personality and Social Psychology 116:119-140. 

Roy, Olivier. 2004. Globalised Islam: The search for a new ummah. London: Hurst.  

Roy, Olivier. 2018. „Ihr liebt das Leben, wir lieben den Tod“. Der Dschihad und die Wurzeln 
des Terrors. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung. 

Roy, Olivier. 2006. Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und 
Radikalisierung. München: Pantheon Verl. 

Roy, Olivier. 2009. Al-Qaeda in the West as a Youth Movement. The Power of a Narrative. 
In Ethno-religious Conflict in Europe. Typologies of Radicalisation Among Europe's 
Muslim Nations, Hrsg. Michael Emerson und Amel Boubekeur, 11–26. Brussels [Bel-
gium]: Centre for European Policy Studies. 

Ruck, Damian J., Luke J. Matthews, Thanos Kyritsis, Quentin D. Atkinson, und R. Alexander 
Bentley. 2020. The Cultural Foundations of Modern Democracies. Nature Human 
Behavior 4:265-269. 

Saeed, Amir. 2007. Media, Racism and Islamophobia: The Representation of Islam and 
Muslims in the Media. Sociology Compass 1 (2): 443–462. doi: 10.1111/j.1751-
9020.2007.00039.x. 

Sagemann, Marc. 2004. Understanding Terror Networks. Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press. 

Sageman. Marc. 2008a. Radicalization of Global Islamist Terrorists. In Political and Social 
Science 1:223-231. 

Sagemann, Marc. 2008b. Leaderless Jihad: Terror Networks in the Twenty-First Century. 
Philadelphia: University of Pennsylvania Press. 

Said, Edward W. 1997. Covering Islam: How the media and the experts determine how we 
see the rest of the world. London: Vintage Books. 



113 
 
 

Scherr, Albert. 2009. Jugendsoziologie: Einführung in Grundlagen und Theorien, 9. Aufl. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 

Schiffer, Sabine. 2005. Die Darstellung des Islams in der Presse: Sprache, Bilder, Suggesti-
onen; eine Auswahl von Techniken und Beispielen. Würzburg: Ergon-Verlag. 

Schliessler, Clara, Nele Hellweg & Oliver Decker. 2020. Aberglaube, Esoterik und Ver-
schwörungsmentalität in Zeiten der Pandemie. In Autoritäre Dynamiken. Alte 
Ressentiments – neue Radikalität, Hrsg. Decker, Oliver & Elmar Brähler, 283-310. 
Gießen:  Psychosozial-Verlag. 

Schlueter, Elmar, Anu Masso, und Eldad Davidov. 2020. What factors explain anti-Muslim 
prejudice? An assessment of the effects of Muslim population size, institutional 
characteristics and immigration-related media claims. Journal of Ethnic and Migra-
tion Studies 46:649-664. 

Schmitt-Beck, Rüdiger. 2014. Euro-Kritik, Wirtschaftspessimismus und Einwanderungs-
skepsis: Hintergründe des Beinah-Wahlerfolges der Alternative für Deutschland 
(AfD) bei der Bundestagswahl 2013. Zeitschrift für Parlamentsfragen 45 (1): 94–112. 

Schmitz-Vardar, Merve. 2021. Can Nationalists be Democratic Citizens in the Age of 
Global Migration? Boundaries of Political Community and their Impact on Liberal 
Orientation in EU Societies. In Democratic Citizenship in Flux. Conceptions of Citi-
zenship in the Light of Political and Social Fragmentation, Hrsg. Markus Bayer, Oli-
ver Schwarz, und Toralf Stark, 193-218. Bielefeld.  

Schneider, Verena, Susanne Pickel, und Gert Pickel. 2020. Gesellschaftliche Integration, 
Radikalisierung und Co-Radikalisierung. In Handbuch Integration, Hrsg. Gert Pickel, 
1-13. Wiesbaden: Springer. 

Schneiders, Thorsten Gerald. 2010a. Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der Kritik ver-
schwimmen. Wiesbaden: Springer VS. 

Schneiders, Thorsten Gerald. 2010b. Islamverherrlichung. Wenn die Kritik zum Tabu wird. 
Wiesbaden: Springer VS. 

Schuler, Julia, Johannes Kiess, Oliver Decker & Elmar Brähler. 2020. Verbreitung antide-
mokratischer Einstellungen und Parteipräferenz. In Prekärer Zusammenhalt. Die 
Bedrohung des demokratischen Miteinanders in Deutschland, Hrsg. Heller, Ayline, 
Oliver Decker & Elmar Brähler, 247–271. Gießen: Psychosozial-Verlag. 



114 
 
 

Schulz, Benjamin, und Lars Leszensky. 2016. Native Friends and Host Country Identifica-
tion among Adolescent Immigrants in Germany: The Role of Ethnic Boundaries. 
International Migration Review 50:163-196. 

Schumpe, Birga M., Jocelyn J. Bélanger, Manuel Moyano, und Claudia F. Nisa. 2020. The 
role of sensation seeking in political violence: An extension of the significance 
quest theory. Journal of Personality and Social Psychology 118:743-761.  

Schuurman, Bart, Peter Grol und Scott Flower. 2016. Converts and Islamist Terrorism: An 
Introduction. Terrorism and Counter-Terrorism Studies. 

Shepherd, Lee, Fabio Fasoli, Andrea Pereira, und Nyla R. Branscombe. 2018. The role of 
threat, emotions, and prejudice in promoting collective action against immigrant 
groups. European Journal of Social Psychology 48:447-459. 

Shooman, Yasemin. 2014. „... Weil ihre Kultur so ist“: narrative des antimuslimischen Ras-
sismus. Bielefeld: Transcript. 

Silber, Mitchell und Bhatt, Arvin. 2007. Radicalization in the West. The Homegrown Threat. 
New York City Police Department. https://seths.blog/wp-content/up-
loads/2007/09/NYPD_Report-Radicalization_in_the_West.pdf 

Simon, Bernd, Frank Reichert, und Olga Grabow. 2013. When dual identity becomes a 
liability: Identity and political radicalism among migrants. Psychological Science 
24:251-257. 

Simon, Bernd, und Daniela Ruhs. 2008. Identity and politicization among Turkish migrants 
in Germany: The role of dual identification. Journal of Personality and Social Psy-
chology 95:1354-1366. 

Simonsen, Kristina Bakkær, und Bart Bonikowski. 2019. Is Civic Nationalism Necessarily 
Inclusive? Conceptions of Nationhood and Anti-Muslim Attitudes in Europe. Euro-
pean Journal of Political Research 10: 1-23. 

Sirseloudi, Matenia. 2012. The Meaning of Religion and Identity for the Violent Radicali-
sation of the Turkish Diaspora in Germany. Terrorism and Political Violence 24 (5): 
807–824. 

Sirseloudi, Matenia und Sybille Reinke de Buitrago. 2017. Konfrontative Feindbilder und 
ihre Entstehungsbedingungen. Eine empirische Analyse entlang der Konfliktlinien 
„links- versus rechtsextremistisch“ sowie „muslimfeindlich versus militant salafis-
tisch. Studies in Criminology and Forensic Sciences - Beiträge zu den gesamten Kri-
minalwissenschaften Vol. 4. Frankfurt am Main: Verlag für Polizeiwissenschaft. 

https://seths.blog/wp-content/uploads/2007/09/NYPD_Report-Radicalization_in_the_West.pdf
https://seths.blog/wp-content/uploads/2007/09/NYPD_Report-Radicalization_in_the_West.pdf


115 
 
 

Soehl, Thomas. 2017. Social Reproduction of Religiosity in the Immigrant Context: The 
Role of Family Transmission and Family Formation — Evidence from France. Inter-
national Migration Review 5:999-1030. 

Spielhaus, Riem. 2011. Wer ist hier Muslim? die Entwicklung eines islamischen Bewusstseins 
in Deutschland zwischen Selbstidentifikation und Fremdzuschreibung. Würzburg: 
Ergon Verlag. 

Spielhaus, Riem. 2014. Ein Muslim ist ein Muslim, ist ein Muslim ... oder? Jugendliche zwi-
schen Zuschreibung und Selbstbild. In Integration versus Salafismus. Identitätsfin-
dung muslimischer Jugendlicher in Deutschland, 20–37. Schwalbach: Wochenschau 
Verlag. 

Spiering, Nils. 2015. Gender Equality Attitudes among Turks in Western Europe and Tur-
key: The interrelated Impact of Migration and Parents' Attitudes. Journal of Ethnic 
and Migration Studies 41:749-771. 

Spierings, Nils. 2018. Popular Opposition to Economic Gender Equality and Homosexual 
Lifestyles. In Varieties of Opposition to Gender Equality in Europe, Hrsg. Mieke Ver-
loo, 172-194. London. 

Srowig, Fabian, Viktoria Roth, Daniela Pisoiu, Katharina Seewald und Andreas Zick, Hrsg. 
2018. Radikalisierung von Individuen: ein Überblick über mögliche Erklärungsan-
sätze. Ein Überblick über mögliche Erklärungsansätze. PRIF Reports Bd. 6. Frankfurt 
am Main: Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung 
(HSFK). 

Stephan, Walter G., und Cookie W. Stephan. 2000. An integrated theory of prejudice. In 
Reducing prejudice and discrimination: The Claremont Symposium on applied social 
psychology, Hrsg. S. Oskamp, 23-45. Mahwah: Lawrence Erlbaum Asscociates, Inc. 

Stephan, Walter G., und Lausanne Renfro. 2016. The role of threat in intergroup relations. 
In From prejudice to intergroup emotions: Differentiated reactions to social groups, 
Hrsg. Diane M. Mackie und Eliot R. Smith, 191–207. London: Routledge Taylor & 
Francis Group. 

Stephan, Walter G., und Cookie White Stephan. 2017. Intergroup Threats. In The Cam-
bridge handbook of the psychology of prejudice, Hrsg. Chris G. Sibley und Fiona 
Kate Barlow, 131–148. Cambridge: Cambridge University Press. 



116 
 
 

Stephan, Walter G., Oscar Ybarra, und Kimberly Rios Morrison. 2016. Intergroup Threat 
Theory. In Handbook of Prejudice, Stereotyping, and Discrimination, Hrsg. Todd D. 
Nelson, 255–278. New York, London: Psychology Press. 

Stephan, Walter S., und Cookie White Stephan. 2000. An Integrated Threat Theory of 
Prejudice. In Reducing prejudice and discrimination: The Claremont Symposium on 
Applied Social Psychology, Hrsg. Stuart Oskamp, 23–45. Mahwah, NJ: Erlbaum. 

Streib, Heinz, und Constantin Klein (Hrsg.). 2018. Xenosophia and Religion: Biographical 
and Statistical Paths for a Culture of Welcome. Cham: Springer. 

Stollberg, Janine, Immo Fritsche, und Anna Bäcker. 2015. Striving for group agency: Threat 
to personal control increases the attractiveness of agentic groups. Frontiers in Psy-
chology 6:1-13. 

Stollberg, Janine, Immo Fritsche, Markus Barth, und Philipp Jugert. 2016. Extending control 
perceptions to the social self: Ingroups serve the restoration of control. In Coping 
with a lack of control in a social world, Hrsg. Marcin Bukowski, Immo Fritsche, Ana 
Guinote, und Miroslaw Kofta, 133-150. New York: Routledge. 

Stollberg, Janine, Immo Fritsche, und Eva Jonas. 2017. The groupy shift: Conformity to 
liberal in-group norms as a group-based response to threatened personal control. 
Social Cognition 35:374-394. 

Stompe, Thomas. 2016. Deradikalisierung aus psychiatrisch-psychotherapeutischer Sicht. 
Unveröffentlichtes Manuskript für die 10. Wiener Frühjahrstagung für forensische 
Psychiatrie Taarnby.  

Stöss, Richard. 2010. Rechtsextremismus im Wandel (Friedrich-Ebert-Stiftung Forum Ber-
lin, herausgegeben  von  Nora  Langenbacher).  https://library.fes.de/opus4/front-
door/index/index/docId/6352 Zugegriffen: 01.04.2021. 

Tahir, Hajra, Jonas R. Kunst, und David L. Sam. 2019. Threat, anti-Western hostility and 
violence among European Muslims: The mediating role of acculturation. Interna-
tional Journal of Intercultural Relations 73:74-88. 

Tajfel, Henri, und John C. Turner. 1986. The social identity theory of intergroup behavior. 
In Psychology of Intergroup Relations, Hrsg. Stephen Worchel und William G. Aus-
tin, 7-24. Chicago: Nelson-Hall. 

Tausch, Nicole, Julia C. Becker, Russell Spears, Oliver Christ, Rim Saab, Purnima Singh, und 
Roomana N. Siddiqui. 2011. Explaining radical group behavior: Developing 



117 
 
 

emotion and efficacy routes to normative and non-normative collective action. 
Journal of Personality and Social Psychology 101:129-148. 

Tezcan, Levent. 2012. Das muslimische Subjekt : Verfangen im Dialog der Deutschen Islam 
Konferenz. 

Tezcan, Levent. 2015. Immer auf der richtigen Seite? Fallstricke der Kritik an der Islam-
feindlichkeit. Soziologische Revue 38:92-106. 

Thijssen, Lex, Bram Lancee, Susanne Veit, und Ruta Yemane. 2019. Discrimination against 
Turkish Minorities in Germany and the Netherlands: Field Experimental Evidence 
on the Effect of Diagnostic Information on Labour Market Outcomes. Journal of 
Ethnic and Migration Studies:1-18. 

Tiesler, Nina Clara. 2006. Muslime in Europa: Religion und Identitätspolitiken unter verän-
derten gesellschaftlichen Verhältnissen. Münster: LIT Verlag. 

Tiesler, Nina Clara. 2007. Europäisierung des Islam und Islamisierung der Debatten: Zur 
Karriere eines Forschungsgegenstandes in sozialwissenschaftlichen Diskursen. In 
Politik und Zeitgeschichte. 

Toprak, Ahmet und Gerrit Weitzel (Hrsg). 2019. Salafismus in Deutschland. Jugendkultu-
relle Aspekte, pädagogische Perspektiven. 2. Aufl. Edition Centaurus – Jugend, Mig-
ration und Diversity. Wiesbaden, Germany: Springer VS. 

Türcke, Christoph. 2003. Fundamentalismus - maskierter Nihilismus. Springe: Zu Klampen. 

Turner, John C., Michael A. Hogg, Penelope J. Oakes, Stephen D. Reicher, und Margaret 
S. Wetherell. 1987. Rediscovering the social group: A self-categorization theory. Ox-
ford und New York: Basil Blackwell. 

Uenal, Fatih, Robin Bergh, Jim Sidanius, Andreas Zick, Sasha Kimmel, und Jonas R. Kunst. 
2021. The Nature of Islamophobia: A Test of a Tripartite View in Five Countries. 
Personality and Social Psychology Bulletin 47:275-292. 

Uhlmann, Milena. 2009. „Islam-Konversion – Warum Menschen übertreten“. In Islamisti-
scher Extremismus, Konvertiten und Extremismus. Bedrohungen im Wandel, Hrsg. 
Verfassungsschutz Brandenburg, 21–33. 

Ünal, Fatih. 2016. Disentangling islamophobia: The differential effects of symbolic, realistic, 
and terroristic threat perceptions as mediators between social dominance orien-
tation and islamophobia. Journal of Social and Political Psychology 4:66-90. 



118 
 
 

Ünal, Fatih, Robin Bergh, Jim Sidanius, Andreas Zick, Sasha Kimel, und Jonas R. Kunst. 
2020. The nature of islamophobia: A test of a tripartite view in five countries. Per-
sonality and Social Psychology Bulletin 20:1-18. 

Uslucan, Haci-Halil. 2016. Religion und Migration: Vom Nutzen und Nachteil religiöser 
Lebensführung. In Einwanderungsgesellschaft Deutschland. Entwicklung und Stand 
der Integration, Hrsg. Heinz Ulrich Brinkmann, und Martina Sauer, 201-226. Wies-
baden. 

Uslucan, Haci-Halil 2020. Gewalt und Religion: Junge Muslime als Risiko? Jahrbuch Öf-
fentliche Sicherheit (JBÖS) 2020/21:260-273. 

Vail, Kenneth E., Emily Courtney, und Jamie Arndt. 2019. The influence of existential threat 
and tolerance salience on anti-Islamic attitudes in American politics. Political Psy-
chology 40:1143-1162. 

Valfort, Marie-Anne. 2018. Anti-Muslim Discrimination in France: Evidence from a Field 
Experiment. IZA Discussion Papers, No. 11417. https://www.iza.org/publica-
tions/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-ex-
periment. Zugegriffen am: 28. Dezember 2020. 

van der Broug, Wouter, Sebastian Adrian Popa, Sara B. Hobolt, und Hermann Schmitt. 
2021. Illiberal democratic attitudes and support for the EU. Politics:1-25. 

van der Noll, Jolanda. 2010. Public Support for a Ban on Headscarves: A Cross-National 
Perspective. International Journal of Conflict and Violence 4:191-204. 

van San, Marion. 2015. Lost Souls Searching for Answers? Belgian and Dutch Converts 
Joining the Islamic State. Perspectives on Terrorism (5): 47–56. 

Vaughan, Kenneth R. 2020. Anti-Immigrant Sentiment and Opposition to Democracy in 
Europe. Journal of Immigrant & Refugee Studies:1-17. 

Velasco González, Karina, Maykel Verkuyten, Jeroen Weesie, und Edwin Poppe. 2008. 
Prejudice towards Muslims in The Netherlands: Testing integrated threat theory. 
The British journal of social psychology 47 (Pt 4): 667–685. doi: 
10.1348/014466608X284443. 

Veldhuis, Tinka und Jørgen Staun. 2009. Islamist radicalisation. A root cause model. 
Clingendael Security Paper no. 12. Den Haag: Netherlands Institute of International 
Relations Clingendael. 

https://www.iza.org/publications/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-experiment
https://www.iza.org/publications/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-experiment
https://www.iza.org/publications/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-experiment


119 
 
 

Verkuyten, Maykel. 2018. Religious Fundamentalism and Radicalization Among Muslim 
Minority Youth in Europe.  In European Psychologist 23:21-31. 

Verkuyten, Maykel, und Borja Martinovic. 2016. Dual identity, in-group projection, and 
out-group feelings among ethnic minority groups. European Journal of Social Psy-
chology 46:1-12. 

Verkuyten, Maykel, und Ali A. Yildiz. 2007. National (dis)identification and ethnic and re-
ligious identity: A study among Turkish-Dutch Muslims. Personality and Social Psy-
chology Bulletin 33:1448-1462. 

Verkuyten, Maykel, und Ali Aslan Yildiz. 2010. Religious Identity Consolidation and Mobi-
lization among Turkish Dutch Muslims. European Journal of Social Psychology 
40:436–447. 

Voegelin, Eric. 1993. [1938] Die politischen Religionen, München: Wilhelm Fink. 

Vorauer, Jacquie D., und Matthew S. Quesnel. 2017. Ideology and voice: Salient multicul-
turalism enhances ethnic minority group members’ persuasiveness in intergroup 
interaction. Social Psychological and Personality Science 8:867-874. 

Vorländer, Hans, Maik Herold, und Steven Schäller. 2016. PEGIDA. Entwicklung, Zusam-
mensetzung und Deutung einer Empörungsbewegung. Wiesbaden: Springer VS. 

Wagner, Kathrin. 2021. Vernetzungsstrukturen der ­Islamismus- prävention – Zur Zusam-
menarbeit von Regelakteuren und Modellprojekten­. In Radikalisierungsprävention 
in Deutschland. Mapping und Analyse von Präventions- und Distanzierungsprojek-
ten im Umgang mit islamistischer Radikalisierung, Hrsg. MAPEX-Forschungsver-
bund, 177-222. Osnabrück, Bielefeld. 

Waldzus, Sven, Amélie Mummendey, Michael Wenzel, und Ulrike Weber. 2003. Towards 
tolerance: Representations of superordinate categories and perceived ingroup 
prototypicality. Journal of Experimental Social Psychology 39:31-47. 

Webber, David, Maxim Babush, Noa Schori-Eyal, Anna Vazeou-Nieuwenhuis, Malkanthi 
Hettiarachchi, Jocelyn J. Bélanger, Manuel Moyano, Humberto M. Trujillo, Rohan 
Gunaratna, Arie W. Kruglanski, und Michele J. Gelfand. 2018. The road to extrem-
ism: Field and experimental evidence that significance loss-induced need for clo-
sure fosters radicalism. Journal of Personality and Social Psychology 114:270-285. 

Webber, David, Kristen Klein, Arie Kruglanski, Ambra Brizi, und Ariel Merari. 2017. Diver-
gent paths to martyrdom and significance among suicide attackers. Terrorism and 
Political Violence 29:852-874. 



120 
 
 

Wegscheider, Carsten, und Roula Nezi. 2021. Who Belongs to ›the People‹? The Societal 
Boundaries of National and European Notions of Citizenship. In Democratic Citi-
zenship in Flux. Conceptions of Citizenship in the Light of Political and Social Frag-
mentation, Hrsg. Markus Bayer, Oliver Schwarz, und Toralf Stark, 173-191. Bielefeld: 
Transcript Verlag.  

Weingardt, Markus A. 2007. Religion Macht Frieden: Das Friedenspotential von Religionen 
in politischen Gewaltkonflikten. Stuttgart: Kohlhammer. 

Weiß, Volker. 2017. Die autoritäre Revolte: die Neue Rechte und der Untergang des Abend-
landes. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Welzel, Christian, und Alejandro Moreno Alvarez. 2014. Enlightening People. In The Civic 
Culture Transformed: From Allegiant to Assertive Citizens, Hrsg. Russell J. Dalton, 
und Christian Welzel, 59-88. Cambridge: Cambridge University Press.  

Wenzel, Michael, Amélie Mummendey, und Sven Waldzus. 2007. Superordinate identities 
and intergroup conflict: The ingroup projection model. European Review of Social 
Psychology 18:331-372. 

Westle, Betina, und Oscar W. Gabriel. 2009. Politische Kultur. Eine Einführung. Baden-Ba-
den: Nomos. 

Westle, Bettina. 2010. Politische Kultur. In Vergleichende Regierungslehre. Eine Einführung, 
Hrsg. Hans-Joachim Lauth, 306-325. Wiesbaden: Springer VS. 

Wiktorowicz, Quintan. 2005. Radical Islam rising. Muslim extremism in the West. Lanham, 
Md.: Rowman & Littlefield. 

Wolfowicz, Michael, Yael Litmanovitz, David Weisburd, und Badi Hasisi. 2020. A field-wide 
systematic review and meta-analysis of putative risk and protective factors for rad-
icalization outcomes. Journal of Quantitative Criminology 36:407-447. 

Yendell, Alexander. 2014. Warum die Bevölkerung Ostdeutschlands gegenüber Muslimen 
ablehnender eingestellt ist als die Bevölkerung Westdeutschlands. In Grenzen der 
Toleranz: Wahrnehmung und Akzeptanz religiöser Vielfalt in Europa, Hrsg. Detlef 
Pollack, Olaf Müller, Gergely Rosta, Nils Friedrichs und Alexander Yendell, 59–78. 
Wiesbaden: Springer VS. 

Yendell, Alexander. 2016. Islamfeindlichkeit und negative Haltungen gegenüber Musli-
men, dort wo kaum Muslime leben – einige Fakten und Erklärungsversuche. In 
Extremismus in Sachsen: Eine kritische Bestandsaufnahme, Hrsg. Gert Pickel und 
Oliver Decker, 119–129. Leipzig: Edition Leipzig. 



121 
 
 

Yendell, Alexander, und Gert Pickel. 2019. Islamophobia and anti-Muslim feeling in Saxony 
– theoretical approaches and empirical findings based on population surveys. 
Journal of Contemporary European Studies 32 (3): 1–15. doi: 
10.1080/14782804.2019.1680352. 

Yuzva Clement, David. 2020. Offene Kinder- und Jugendarbeit im Kontext des Salafismus. 
Soziale Arbeit und Radikalisierungsprävention. 1. Aufl. Wiesbaden: Springer Fach-
medien Wiesbaden. 

Zick, Andreas, Beate Küpper, und Wilhelm Berghan. 2019. Verlorene Mitte - Feindselige 
Zustände. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland 2018/19. Hg. für die Fried-
rich-Ebert-Stiftung v. Franziska Schröter. Bonn: Dietz. 

Zick, Andreas, Srowig, Fabian, Roth, Viktoria, Pisoiu, Daniela und Seewald, Katharina. 2019. 
Individuelle Faktoren der Radikalisierung zu Extremismus, Gewalt und Terror: Zur 
Forschungslage. In Gesellschaft Extrem: Was wir über Radikalisierung wissen, Hrsg. 
Nicole Deitelhoff, 45-90. Frankfurt am Main: Campus Verlag. 

Zick, Andreas. 2017. Das Vorurteil über Muslime. In Muslime in Deutschland. Historische 
Bestandsaufnahme, aktuelle Entwicklungen und zukünftige Forschungsfragen, Hrsg. 
Peter Antes, und Rauf Ceylan, 39–57. Wiesbaden: Springer VS. 

Zinnecker, Jürgen. 1987. Jugendkultur 1940 - 1985. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwis-
senschaften. 

Zúquete, José Pedro. 2008. The European Extreme-Right and Islam. New directions? Jour-
nal of Political Ideologies 13:321-344. 

 


	1 Einleitung
	2 Bedingungen der Radikalisierung
	2.1 Kenntnisse, Vorstellungen und Einstellungen zum Islam bei Schüler:innen (und jungen Erwachsenen) (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)
	2.2 Beziehungen zwischen Diskriminierungserfahrung und (Co-)Radikalisierung unter muslimischen Jugendlichen und jungen Erwachsenen (wie auch der islamischen Radikalisierung) (Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan & Fatih Kaya)
	2.3 Übergänge und Wirkungsmechanismen zwischen kollektiven Bedrohungswahrnehmungen und individuellen Handlungen, bzw. Radikalisierungsprozessen (Prof. Dr. Immo Fritsche & Fabian Hess)
	2.4 Dynamiken von Bedingungen und Bedeutung von Radikalisierung (unter Einschluss der individuellen Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen) (Prof. Dr. Oliver Decker & Kazim Celik)
	2.5 Die Relevanz der Religion für (Co-)Radikalisierung insbesondere in der Postadoleszenz? (Prof. Dr. Gert Pickel & Verena Schneider)
	2.6 Die Rolle von sozialen, religiösen und theologischen Umfeldfaktoren bei der Radikalisierung junger Muslim:innen (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin  Mücke)

	3 Effekte der Radikalisierung auf die Demokratie (Prof. Dr. Susanne Pickel & Cemal Öztürk)
	4 Ansätze der Prävention
	4.1 Mapex – eine Kartographie der Radikalisierungsprävention (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin Mücke)
	4.2 Erfahrungen und Kenntnisstand der Präventionspraxis und Demokratieförderung zu gesellschaftlichen Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Polarisierungs-, Spaltungs- und Co-Radikalisierungsprozesse (Peter Krumpholz)
	4.3 Radikalisierungsprävention in Ostdeutschland als einem durch geringe Kontakte mit Muslim:innen geprägtem Gebiet (Prof. Dr. Frank Lütze & Elke Seiler)
	4.4 Welche (Unterrichts-)Materialien sind geeignet, um einer Radikalisierung und (Co-) Radikalisierung von jungen Erwachsenen entgegenzuwirken?  (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)

	5 Fazit: State of the Art und Forschungslücken
	Literaturverzeichnis

