Susanne Pickel, Rauf Ceylan, Oliver Decker, Immo Fritsche, Frank Litze,
Gert Pickel, Riem Speilhaus und Haci-Halil Uslucan

Cemal Oztirk, Kazim Celik, Fabian Hess, Fatih Kaya, Peter Krumpholz,
Marvin Mucke, Verena Schneider, Elke Seiler, Radwa Shalaby

Radikaler Islam vs. radikaler Anti-Islam

Gesellschaftliche Polarisierung und wahrgenommene Be-
drohung als Triebfaktoren von Radikalisierungs- und Co-
Radikalisierungsprozessen bei Jugendlichen und Post-
Adoleszenten - ein Literaturbericht.

2021

gefordert von

& Bundesministerium
fir Bildung
und Forschung

RIHA

info@projekt-rira.de
www.projekt-rira.de

Kontakt:

susanne.pickel@uni-due.de



mailto:info@projekt-rira.de
http://www.projekt-rira.de/

Inhalt

T EINIEITUNG ettt 3
2 Bedingungen der RadiKaliSIEIUNG .....cccciieirieirieeee e 5

2.1 Kenntnisse, Vorstellungen und Einstellungen zum Islam bei Schiler:iinnen (und jungen
Erwachsenen) (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)...........cccoveeinnneinnecreeee 5

2.2 Beziehungen zwischen Diskriminierungserfahrung und (Co-)Radikalisierung unter
muslimischen Jugendlichen und jungen Erwachsenen (wie auch der islamischen
Radikalisierung) (Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan & Fatih Kaya) .........ccccoreiinnniinneccrceen 8

2.3 Ubergange und Wirkungsmechanismen zwischen kollektiven
Bedrohungswahrnehmungen und individuellen Handlungen, bzw.
Radikalisierungsprozessen (Prof. Dr. Immo Fritsche & Fabian HESS).......cccccvveiieniniccinnnnes 12

2.4 Dynamiken von Bedingungen und Bedeutung von Radikalisierung (unter Einschluss der
individuellen Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen) (Prof. Dr. Oliver Decker & Kazim Celik).... 18

2.5 Die Relevanz der Religion fiir (Co-)Radikalisierung insbesondere in der Postadoleszenz?
(Prof. Dr. Gert Pickel & Verena SChNEIAEI) .....oc.oiuiiiiiieiieeeeeeeeeee ettt 24

2.6 Die Rolle von sozialen, religidsen und theologischen Umfeldfaktoren bei der
Radikalisierung junger Muslim:innen (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin Miicke).............. 31

3 Effekte der Radikalisierung auf die Demokratie (Prof. Dr. Susanne Pickel & Cemal Oztiirk) 37
4 ANSBEZE I PrAVENTION ..ouviieieceee ettt ettt ettt ettt e s e era e et e esteesteesaeesnee e 45

4.1 Mapex — eine Kartographie der Radikalisierungspravention (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan &
Y YRV LY [T =) TR 45

4.2 Erfahrungen und Kenntnisstand der Praventionspraxis und Demokratieférderung zu
gesellschaftlichen Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Polarisierungs-, Spaltungs-
und Co-Radikalisierungsprozesse (Peter Krumpholz) .........ccceeveiveinenneineceeeceeeee 50

4.3 Radikalisierungspravention in Ostdeutschland als einem durch geringe Kontakte mit
Muslim:innen gepragtem Gebiet (Prof. Dr. Frank Litze & Elke Seiler) .......ccccoveeinneecnenns 57

4.4 Welche (Unterrichts-)Materialien sind geeignet, um einer Radikalisierung und (Co-)
Radikalisierung von jungen Erwachsenen entgegenzuwirken? (Prof. Dr. Riem Spielhaus &

RAAWE Shalaby) ...c.oveiiice e 65
5 Fazit: State of the Art und ForschungslUcken ...........ccoceiiiiiiiinnnr e 68
LItEratUrVEIZEICANIS ...ttt 77



1 Einleitung

Ausgangspunkt des BMBF-geférderten Projektes ,Radikaler Islam vs. Radikaler Anti-Is-
lam” ist die Beobachtung eines gesellschaftlichen und politischen Bedeutungsgewinns
von kulturell gepragten Konflikten und Polarisierungsprozessen. Letztere gehen mit
wechselseitigen AbstoBungsprozessen verschiedener sozialer Gruppen einher und ent-
ziinden sich nicht selten an Fragen, die sich um den Islam, islamistischer Radikalisierung
oder um die Bereitschaft zur Aufnahme von Migrantiinnen aus mehrheitlich islamischen
Gesellschaften drehen. Die Diskurse rund um diese Streitthemen entfalten in Deutschland
und anderen europaischen Gesellschaften zunehmend ein Spaltungs- und demokratie-
gefahrdendes Potenzial. Beflrworteriinnen einer offenen Gesellschaft und Beflrwor-
ter*innen einer nationalen Abschottung stehen sich zunehmend unverséhnlich gegen-
uber.

Der Faktor der ,Religion und religiése Zugehdrigkeiten” nimmt in dieser Gemengelage
eine (doppelte) Schlusselrolle ein. Erstens fungiert die (Fremd-)ldentifikation als Muslim:in
in Teilen der Dominanzgesellschaft als Referenzfaktor fur die Konstruktion von Fremd-
und Eigengruppe. Dieser auf Ausgrenzung zielende Kategorisierungsprozess kann an
eine gewisse historische Tradierung ankndpfen und speist sich aus einer negativen Be-
richterstattung Uber ,den Islam” und nicht zuletzt aus der realen Gefahr des islamistischen
Terrorismus. Wenig umstritten ist, dass betrachtliche Teile der nicht-muslimischen Bevol-
kerung den Islam mit seinen radikalisierten Erscheinungsformen gleichsetzt und dass da-
mit verbundene Bedrohungsperzeptionen der Formation gruppenbezogener Vorurteile
und Ressentiments gegen Muslim:innen den Weg ebnen. Rechtsradikale und rechtsext-
reme Gruppen haben die Zugkraft dieser Ablehnungshaltungen erkannt und richten ihre
minoritatsfeindliche Rhetorik immer haufiger auf die Gruppe der Muslim:innen. Hierbei
schrecken sie auch vor der Verbreitung von Verschwoérungstheorien, wie der Wahnvor-
stellung einer von Eliten gesteuerten ,Umvolkung”, nicht zuriick. Dieses antimuslimische
Gesellschaftsklima geht fur Muslim:innen mit Diskriminierungserfahrungen einher. Da
hierbei die Abwertungen Uber ihre (vermeintliche) Religionszugehorigkeit kommuniziert
werden, wird der Faktor der Religion, zweitens, zu einem Bezugspunkt fiir die eigene
|dentitatsbildung. So beginstigt die Diskriminierungserfahrung haufig erst die personli-
che Identifikation mit der abgewerteten Gruppe und ihren Normen und Werten. Ein Teil
junger Muslim:innen zieht sich in Sicherheit verheiBende Kollektive zuriick, die — unter
bestimmten beglnstigenden Rahmenbedingung — durch Separierung und Rickzug aus
der Gesellschaft ein Einfallstor fur Radikalisierung bilden kénnen. Entsprechend finden
auch antidemokratische Werte und Einstellungen in einem Submilieu junger Muslim:in-
nen eine starkere Verbreitung und Akzeptanz, besonders, wenn autoritdre Deutungsan-
gebote vorliegen, wie sie z. B. seitens dogmatischer bis fundamentalistischer Gruppen

3



propagiert werden. Im ungunstigsten Fall bildet sich — und dies ist sowohl in rechtsextre-
mistischen als auch in islamistischen Gruppierungen der Fall - eine von der demokrati-
schen politischen Kultur abgekoppelte nicht-demokratische Subkultur aus, die aktiv um
Jugendliche und junge Erwachsene wirbt und zu einer antidemokratischen Radikalisie-
rung beitragt.

Das medial gestiitzte Wissen Uber solche Radikalisierungsprozesse erzeugt immer wieder
aufs Neue eine angstinduzierende Wirkung in Teilen der Bevélkerung. Diese Angste be-
fordern wiederum eine Radlikalisierungsspirale die der Ausbreitung islam- und muslim:in-
nenfeindlicher Einstellungen auf Seiten der nichtmuslimischen Bevolkerung dienlich ist
und zu einer Empfanglichkeit fir den radikalen Islam in Teilen der muslimischen Bevélke-
rung fuhrt. Dies trifft in besonderem Mal3 auf Jugendliche und junge Erwachsene zut.

Die Analyse dieser Radikalisierungsspirale mit ihnren Co-Radikalisierungsprozessen erfolgt
auf Grundlage einer (a) Rekonstruktion der gesellschaftlichen Einstellungen gegentber
dem Islam und ihrer Beziehungen zu Vorurteilen, Polarisierung, Bedrohungswahrneh-
mungen sowie Demokratievorstellungen und Religiositat; (b) durch eine Untersuchung
der unter diesen Bedingungen stattfindenden Radikalisierung von Jugendlichen und jun-
gen Erwachsenen muslimischer und nicht-muslimischer bzw. keiner Religionsangehorig-
keit, inklusive (c) der multimethodischen empirischen Untersuchung von Radikalisierungs-
grinden und -verlaufen. Mithilfe einer Kombination aus Selbst- und Fremddeutungen,
kollektiven Wahrnehmungsmustern sowie sozialen Dispositiven wahrend der (Post-)Ado-
leszenz (eine Lebensphase der emotionalen Verunsicherung) werden (d) in kognitiver und
motivationaler Hinsicht ziel- wie ursachenaddquate MaBnahmen zur Radikalisierungspra-
vention entwickelt.

Somit ist dann auch die zentrale Forschungsfrage des RIRA-Projektes umrissen. Sie lautet:
Welche kollektiven Interventionsansctze kénnen bei der Radikalisierung und Co-Radikali-
sierung Jugendlicher und post-adoleszenter Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen identi-
fiziert werden?

Dem Projektverbund gehoéren Prof. Dr. Susanne Pickel (Konsortialleiterin) und Prof. Dr.
Haci-Halil Uslucan (Universitat Duisburg-Essen); Prof. Dr. Gert Pickel, Prof. Dr. Oliver De-
cker, Prof. Dr. Immo Fritsche und Prof. Dr. Frank Lutze (Universitat Leipzig); Prof. Dr. Dr.
Rauf Ceylan (Universitat Osnabrtick) sowie Prof. Dr. Riem Spielhaus (Georg-Eckert-Institut,
Leibniz-Institut fur internationale Schulbuchforschung Braunschweig) mit jeweils eigenen
Teilprojekten an. Das Projekt folgt einem Mixed-Methods-Design und untersucht auf in-
ter- und transdisziplindre, interreligiése sowie multimethodische Weise bislang nicht im
Zusammenhang betrachtete gesellschaftliche Aspekte der zuvor skizzierten Radikalisie-
rungsspirale.



Die Befunde werden Uber eine systematische Ergebnistriangulation miteinander verbun-
den und eroffnen auf diese Weise die Méglichkeit, differenzierte Aussagen Uber Radika-
lisierungsprozesse und Interventionsmaoglichkeiten zu treffen. Das Projekt verspricht so-
mit eine koordinierte Tiefenanalyse und eine verallgemeinerbare Untersuchung tber die
kritischen Ubergange zu einer (Co-)Radikalisierung. Auf Basis der empirischen Erkennt-
nisse werden PraventionsmaBnahmen fur den Bildungsbereich formuliert.

Der vorliegende Literaturbericht gibt einen Einblick in die Inhalte, Forschungsfragen und
Hypothesen der verschiedenen Teilprojekte und zielt auf eine komprimierte Darstellung
des dazu gehdorigen Forschungsstandes. Der Literaturbericht gliedert sich dabei wie folgt:
Das zweite Kapitel richtet das Augenmerk auf die Bedingungen der Radikalisierung. Aus-
gehend von diesen Uberlegungen widmet sich das dritte Kapitel den méglichen Effekten
dieser Radikalisierungsprozess auf die Demokratie bzw. die demokratische politische Kul-
tur in Deutschland. Im vierten Kapitel riickt die Praventionspraxis sowie erste Erkenntnisse
Uber geeignete Schulmaterialien in den Fokus. Ausgehend von diesen Ausfihrungen wer-
den im funften und letzten Kapitel einige zentrale Erkenntnisse und verbleibende For-
schungslicken skizziert.

2 Bedingungen der Radikalisierung

2.1 Kenntnisse, Vorstellungen und Einstellungen zum Islam bei Schiiler:innen
(und jungen Erwachsenen) (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)

Die Islamdebatte in Deutschland wurde seit der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts als
auBerst produktiv in Bezug auf die Schaffung religidser Zuschreibungen und Identifikati-
onen beschrieben. Insbesondere die Deutsche Islam Konferenz (DIK) ist dabei von einem
Sicherheitsdispositiv gepragt und zielt auf die ,Konstruktion eines gesellschaftsfahigen,
berechenbaren muslimischen Subjekts” (Tezcan 2012). Nina Clara Tiesler (2006, 2007)
spricht in diesem Zusammenhang von einer Islamisierung von Debatten und Personen.
Die gesellschaftlichen Zuschreibungen bleiben nicht ohne Folge und fuhren zu wirkmach-
tigen Prozessen sowie einer dauerhaften Befassung mit islambezogenen Themen vor al-
lem unter Menschen, die als Muslim:innen angerufen/adressiert werden — so rekonstruiert
Riem Spielhaus die Wirkmacht der Anrufungen von muslimischen Subjektpositionen auf
Grundlage von qualitativen Interviews mit prominenten Erwachsenen (Spielhaus 2011) so-
wie auf einer Sekundédranalyse von Interviews, die mit Jugendlichen geflhrt wurden
(Spielhaus 2014).

Der Wirkmacht dieses Islamdiskurses entgegen zu wirken, ist alles andere als einfach, weil

ihnen ein starkes Beharrungsvermdgen innewohnt — so stellt Iman Attia (2009, S. 147)
5



heraus, dass das ,Feindbild Islam” in Deutschland und Europa auf eine lange Tradition
zurlckgreifen kann. Die Hartnackigkeit antiislamischer und antimuslimischer Narrative
zeichnet Iman Attia (2009) anhand von qualitativen Interviews nach, in denen sie nicht-
muslimische Erwachsene Uber ihre Kontakte mit Muslim:innen sowie Uber ihre Perzeptio-
nen des Islams befragte. Hierbei identifiziert Iman Attia (2009, S. 148) eine klaffende Liicke
zwischen den gangigen Stereotypen Uber den Islam und konkreten Erfahrungen mit Mus-
lim:innen, Gber die die Interviewten berichteten. Diese kognitiven Dissonanzen werden
von den meisten Befragten jedoch nicht durch eine Infragestellung ihrer Stereotype auf-
geldst. Negative personliche Erfahrungen mit Muslim:innen werten sie als Bestatigung
der eigenen Vorannahmen, wahrend positive Erfahrungen nach dem Motto ,Ausnahmen
bestatigen die Regel’ verbucht werden. Hinzukommt, dass positive Bilder ,dem Orient’
und negative Bilder ,dem Islam’ zugeordnet werden. Nicht allein durch ihre Intensitat,
sondern insbesondere durch ihre Prasentation als typisch, Gberwiegen die negativen As-
soziationen (Attia 2009, S. 147). Ob — wie bei zwei der Befragten der Fall — das Islambild
infrage gestellt wird, ist von der Bereitschaft abhédngig, die Sicht der Dinge grundlegend
in Frage zu stellen (Attia 2009).

In einer solchen Bereitschaft und nicht in der Vermittlung von Faktenwissen liegt mog-
licherweise eine Interventionsmaoglichkeit gegen stereotype Wahrnehmungen des Islams,
die kulturell tradiert sind. Zumindest deutet die Forschung zu Islamfeindlichkeit und an-
timuslimischem Rassismus (Attia 2009; Eickhof 2010; Shooman 2014) darauf hin, dass eine
Verdnderung der Diskussionskultur zu kurz greifen kénnte.

Wie steht es nun aber um die Einstellungen gegentiber Muslim:innen und ihrer Religion
unter Schuler:iinnen? Und welche Rolle kommt dabei dem schulischen Kontext zu? Auf-
schlussreich ist in diesem Kontext die Studie Deutschland postmigrantisch Il (Foroutan
2014), in deren Rahmen ca. 1100 Jugendlich und junge Erwachsene Uber ihre Einstellungen
zu Gesellschaft, Religion und Identitat befragt wurden — schlieBlich finden sich in diesem
Sample Schuler:innen und Jugendliche, deren Schulzeit nicht lange zurtick liegt (Foroutan
et al. 2015, S. 63). Die Studie zeigt, dass Jugendliche und junge Erwachsene im Vergleich
zu Erwachsenen haufiger Gber Kontakte mit Muslim:innen berichten. Ort des Begegnens
sind dabei vor allem der Freundes- und Bekanntenkreis, die Arbeit bzw. der Ausbildungs-
platz sowie die eigene Nachbarschaft (Foroutan et al. 2015, S. 6). Ferner zeigen Foroutan
et al. (2014), dass die kontrastierten Altersgruppen auf unterschiedliche Wissensquellen
zurUckgreifen. Jugendliche und junge Erwachsene beziehen laut ihren Antworten ihre In-
formationen Uber Muslim:innen haufiger aus nichtmedialen Wissensquellen. So werden
Gesprache mit Muslim:innen (ca. 48 %) und die Schule bzw. Universitat (ca. 41 %) in der
Gruppe der unter 25-jdhrigen Befragten als haufigste Informationsquellen genannt —

6



wahrend die alteren Befragten (25 Jahre und alter) ihr Wissen am haufigsten aus dem
Fernsehen (ca. 46 %) sowie Zeitungen und Zeitschriften (ca. 42 %) beziehen (Foroutan et
al. 2015, S. 33). Erwdhnenswert: Obwohl Jugendliche und junge Erwachsen vergleichs-
weise haufiger ihr Wissen Uber den Islam zu persénlichen Kontakten und/oder nichtme-
dialen Wissensquellen zurlckfihren, schatzen ca. 61 % der 16-25-Jahrigen ihr Wissen Gber
Muslim:innen als gering ein. Nichtdestotrotz haben Jugendliche und junge Erwachsene
ein offeneres Verstandnis von Deutschsein als Erwachsene, wobei das Grenzziehungen
gegentber Muslim:innen keineswegs ausschlieBt: Ein Viertel der Befragten ist beispiels-
weise der Auffassung, dass eine kopftuchtragende Person nicht deutsch sein kann (Forou-
tan et al. 2015, S. 7). Abwertende Haltungen gegenltber Muslim:innen sind unter Ju-
gendlichen und jungen Erwachsenen also durchaus existent. Allerdings werden stereo-
type Aussagen wie ,Muslim:innen seien aggressiver’ (76 %) oder ,Muslim:innen seien we-
niger bildungsorientiert’ (62 %) mehrheitlich abgelehnt. In aller Regel fallen die Einstel-
lungen der 16 bis 25-Jahigen im Vergleich zu Erwachsenen toleranter aus (Foroutan et al.
2015, S. 8).

Auch wenn auBerschulische Kontakte eine wichtige und vielleicht sogar zunehmend be-
deutende Quelle fur die Kenntnis Gber Muslim:innen sind, und keine Erhebungen zur
Wissensvermittlung tber Islam und Muslim:innen durch Medien vorliegen, bleibt anzu-
nehmen, dass die Schule sowohl als Begegnungsort mit Muslim*innen als auch als Ort
der Wissensvermittlung eine signifikante Rolle spielt. Dies gilt auch fur muslimische Schu-
ler:iinnen, fur die allerdings eine Reihe weiterer auBBerschulischer Impulse fir den Wissens-
erwerb anzunehmen sind, wie der familiare Kontext, in vielen Fallen auch die Erfahrung
des Moscheebesuchs oder des religiésen Unterrichts dort sowie Medien von Blchern bis
zu sozialen Medien (Ceylan 2014).

Die Ergebnisse der Studie ,Deutschland postmigrantisch II” legen nahe, dass Jugendliche
zudem eine offenere Haltung aufweisen, die mit geeigneten didaktischen Konzepten aus-
gebaut werden kdnnte.

Die Erhebung zu Einstellungen unter Jugendlichen in ,Deutschland postmigrantisch 11 ist
die erste dieser Art, vor der keine quantitative Einstellungserhebungen in dieser Bevolke-
rungsgruppe und diesem Thema vorlagen. Vorherige Studien setzten entweder andere
Themenschwerpunkte oder befragten andere Zielpopulationen (Foroutan et al. 2015, S.
20f). Ein Forschungsdesiderat bleib, aus welchen (ggf. unterschiedlichen) Quellen Jugend-
liche und Erwachsene ihr Wissen tber Islam und Muslim:innen beziehen und welche Rolle
bzw. Einflussmoglichkeiten der schulischen Bildung dabei beizumessen ist. Eine Befra-
gung von 500 Jugendlichen in Nordrhein-Westfalen kommt zu dem Schluss, Jugendliche
wissen zwar einiges Uber den Islam, verfligen dabei jedoch eher Uber Allgemeinwissen

7



zur islamischen Glaubenslehre als Uber die Lebensrealitat von Muslim*innen. Sie erhalten
Jhr Wissen Gber den Islam wenig tGber den Lernort Schule” (Janzen et al. 2019, S.42) und
kommen eher Uber Massenmedien, soziale Netzwerke und das Internet in Kontakt mit
dem Islam (Janzen et al. 2019, S.40). Die quantitative Untersuchung prasentiert eine ne-
gative Korrelation zwischen Kenntnissen tber den Islam und dessen Ablehnung. Je mehr
richtige Antworten die Befragten zur Lebensrealitat von Muslim*innen geben, ,desto ge-
ringer fallt die Ablehnung von Muslim*innen und dem Islam aus (r=-,27 bis -,36/N=467-
475)". Wissen um den Islam als Religion schitzt allerdings nicht vor der Sorge um einen
Verlust der Identitat, solches Wissen scheint diese Sorgen im Gegenteil sogar zu verstar-
ken. (Janzen et al. 2019, S. 30).

2.2 Beziehungen zwischen Diskriminierungserfahrung und (Co-)Radikalisierung
unter muslimischen Jugendlichen und jungen Erwachsenen (wie auch der islami-
schen Radikalisierung) (Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan & Fatih Kaya)

Hieran anschlieBend stellt sich die Frage, welche Beziehungen zwischen Diskriminierungs-
erfahrung und (Co-)Radikalisierung unter muslimischen Jugendlichen und jungen Er-
wachsenen (wie auch der islamischen Radikalisierung) vorliegen. Die wissenschaftlichen
Erklarungen beziglich der Ursachen von islamistischer Radikalisierung haben unter-
schiedlichen Tiefgang und werden von diversen Forschungsdisziplinen auf der Mikro-,
Meso- und Makroebene erortert (Audit Commission 2008; Eckert 2013; Gill 2008; Lutzin-
ger 2010; Moghaddam 2005). Konsens besteht allerdings darin, dass Radikalisierungspro-
zesse auBerst komplex und vielschichtig sind. Es handelt sich hierbei also um multidimen-
sionale Prozesse, die sich in unterschiedliche Phasen unterteilen lassen und hochst indi-
viduell verlaufen (Aslan und Akkili¢ 2017; Borum 2011; Kérting et al. 2015; Ranstorp 2009).
Inzwischen geben verschiedene Theorien und Modelle Erklarungsansatze, die den Radi-
kalisierungsprozess beschreiben und Korrelationen untereinander aufzuzeigen versu-
chen. Gotz Nordbruch vergleicht in seiner Arbeit unterschiedliche Modelle und Theorien
zur Erklarung von Radikalisierung und stellt fest, dass ,diesen Modellen die Annahme
einer Prozesshaftigkeit, die durch individuelle, gruppendynamische und gesellschaftliche
Faktoren bedingt ist und nicht zwangslaufig auf einen Endpunkt — die Bereitschaft oder
den Wunsch, Gewalt auszuliben — hinauslauft” (Nordbruch 2016).

Positiv hervorzuheben sind die Forschungen zu religidsen Radikalisierungen von Wiktoro-
wicz (2005) und Sageman (2004, 2008a, 2008b) zu erwahnen. In Wiktorowicz” Drei-Stufen
Modell werden drei Komponenten fir einen Radikalisierungsprozess genannt: (1) , kogni-
tive Offnungen” (,cognitive opening”) fiir neue Weltbilder und -deutungsmuster, (2) eine

8



religidse Identitats- und Sinnsuche (,religious seeking und frame alignment”) und (3) die
Sozialisation in einer Gruppe entsprechender ideologischer, politischer und religidser Ori-
entierung (,socialization and joining”) (Wiktorowicz 2005). Wahrend Wiktorowicz einen
linearen Prozess beschreibt, geht Sageman von einer Interaktion von vier ausschlagge-
benden Faktoren aus: (1) die moralische Emp&rung gegenuber (internationale) Ungerech-
tigkeit und gesellschaftliche Konflikte, die durch den (2) , Krieg gegen den Islam” zweck-
maBig rationalisiert wird. Hinzukommen (3) eigene Erfahrungen mit Diskriminierung, Aus-
grenzung und gesellschaftlicher Marginalisierung sowie (4) die Mobilisierung dieser Deu-
tungen und Lebenserfahrungen durch salafistische Szenen (Sageman 2004, 2008a/b).
Dies geschieht entweder Offline (Face-to-Face) und/oder Online in der virtuellen Welt der
sozialen Medien (Bdgelein et al. 2017).

Vor allem kommt Sageman (2008b) in seiner Biografieanalyse, die einige hunderte Radi-
kalisierter aus unterschiedlichen Herkunftsrdumen umfasst, zum Schluss, dass die unter-
suchten, zumeist jungen, Radikalisierten vielfach aus sakularen Familien mit mittlerem so-
ziobkonomischen Status kamen sowie Uber ein eher mittleres Bildungsniveau (sie waren
also keine ,Ungebildeten”) verfugten.

Mit Blick auf die Forschungslandschaft zur Prozesshaftigkeit von (islamistischer) Radikal-
prozessen wird konsistent davon ausgegangen, dass u. a. Faktoren wie jugendtypische
(Lebens-)Krisen, familiare Konflikte, relative Deprivation, soziale Unterdriickung, fehlende
Verankerung, soziodkonomische Ungerechtigkeiten, Identitatskrisen, Suche nach spiritu-
ellem Halt und vor allem Diskriminierungs- und Entfremdungserfahrungen individuelle
Radikalisierungsprozesse beschleunigen bzw. die Identifikation mit radikalen Ideologien
beglnstigen kdnnen (El-Mafaalani et al. 2016; Pisoiu 2013; Roy 2004; Stompe 2016).

Die erste Hypothese setzt auf der Makroebene an: Chancenungleichheit und Diskriminie-
rung begunstigen extremistisch-religidse Orientierungen. Khosrokhavar (2016) konstatiert
in seiner Arbeit, dass die subjektiv wahrgenommene Diskriminierung einen wesentlichen
Einfluss auf den Radikalisierungsprozess nehmen kann. Individuelle und kollektive Erfah-
rung von Diskriminierung, Benachteiligung und Unterdrickung in einer Gesellschaft kon-
nen zu Anfalligkeiten fur salafistische Narrative und Radikalisierungstendenzen fiihren (A-
wan 2008; Murshed u. Pavan 2009, Velduis u. Staun 2009).

Insbesondere die psychologische Forschung verweist auf intensive Gruppenphanomene,
die bei Radikalisierungsprozessen katalysierend wirken. So kann die individuelle Wahr-
nehmung, ungerecht behandelt worden und ausgeliefert/hilflos zu sein, (mangelhafte Be-
friedung des Bedurfnisses nach Umweltkontrolle) in der Gruppe reduziert werden; und

9



klaren Gruppennormen und Hierarchien kénnen Unsicherheitsgefiihle abbauen. Die Kon-
sequenz: man wird respektiert; man ist jemand; das Leben hat einen Sinn. Exemplarisch
hierzu ist eine Auswertung von Doosje et al. (2016) anzuflhren, die zeigen, dass ca. 95%
aller terroristischen Anschldge in Gruppen geplant oder ausgefthrt werden. Zugehorig-
keit zu Gruppen, die eine klare Ideologie vertreten, starkt also die soziale Identitat (Us-
lucan 2020).

Auch rassistische Diskriminierungen und antimuslimischer Rassismus sowie verbale und
gewalttatige Angriffe auf Muslime kénnen Radikalisierungskarrieren férdern, ,da dadurch
ein Prozess der Entfremdung in Gang gesetzt wird, der eine Andockflache fur radikales
Gedankengut bietet” (Beutel 2017; Rahimullah et al. 2013). Nicht zuletzt ist dabei zu be-
rtcksichtigen, dass junge Menschen bzw. Muslim:innen, auch wenn sie nicht selbst un-
mittelbar von rassistischen Ubergriffen betroffen sind, sie sich aber mit der (Opfer-
)Gruppe identifizieren und daher das Empo&rungspotenzial mobilisiert wird. Bereits Ende
der 1990er Jahre bestatigten Heitmeyer et al. (1997) als einer der ersten Arbeiten zu reli-
gios-extremistischen Einstellungen den Zusammenhang zwischen rassistischen Diskrimi-
nierungen und der Orientierung an religios-extremistischen Handlungsmustern: ,We-
sentliche Ursachen fur die Hinwendung zu einer religi¢s fundierten Gewaltbereitschaft
sind nach unseren komplexen Analysen demnach die Reaktionen auf fremdenfeindliche
Gewalt und die Verweigerung der Anerkennung einer kollektiven Identitat durch die
Mehrheitsgesellschaft, aber auch konkrete Diskriminierungserfahrungen im privaten Be-
reich sowie die negativen Folgen der gesellschaftlichen Modernisierungsprozesse” (Heit-
meyer et. al 1997). Frindte et al. (2011) verweist in seinen Studien u.a. auch auf makro-
strukturelle Pradikatoren fur einen religids-extremistischen Identitatsprozess wie bspw.
gruppenbezogene Diskriminierungsperzeptionen. Ebenso zeigt die Arbeit von Beutke
und Kotzur (2015), dass neben Alltagsrassismus auch strukturelle Diskriminierung eine
wesentliche Rolle bei der Radikalisierung spielt. GemaB Uslucan und Yalcin (2012) tragen
Faktoren wie antimuslimischer Rassismus, soziale Benachteiligung, soziale Isolation sowie
Diskriminierungserfahrungen nicht nur der steigenden Anfélligkeit fir radikale Uberzeu-
gungsmuster (islamistische Radikalisierung) bei, sondern oft auch zu einer erhdhten Ge-
waltaffinitat. Eine weitere Ausarbeitung zu der Wechselwirkung zwischen Marginalisie-
rung und Diskriminierungserfahrungen mit Gewaltbereitschaft bietet die Studie der
Agentur der Europdischen Union fir Grundrechte aus dem Jahr 2010. Die Erhebung re-
sUmiert, dass Exklusionserfahrungen die Wahrscheinlichkeit der psychischen und kérper-
lichen Gewaltanwendung bei jungen Menschen erhéht (Agentur der Europaischen Union
fur Grundrechte 2010). Zahlreiche Autorinnen und Autoren -u.a. aus dem angelsachsi-
schen Raum- betonen die strukturellen Ursachen auf der Makroebene wie Prekaritat,

10



soziale Marginalisierung und Diskriminierungserfahrungen als relevante Faktoren fiir die
islamistische Radikalisierung von Individuen und die Ausflihrung religids oder politisch
motivierter extremistischer (Gewalt-)Taten (Frounfelker et al. 2019; Gest 2015; Kurtenbach
et al. 2020; Pratt 2015; Verkuyten 2018). Haider (2015) betont die Bedeutung von Wut und
Empdrung Uber gesellschaftliche Missstdnde und soziale Marginalisierung als wichtige
Faktoren, die eine ,kognitive Offnung” firr religits begriindeten Extremismus begtinstigen

Die oben aufgeflhrten externen Determinanten betrachten vielmehr Einflisse aus dem
unmittelbaren materiellen, sozialen und kulturellen Umfeld von jungen Muslim:innen,
welche radikalisierungsfordernd wirken kénnen. Bei makrosozialen Erkldrungsmodellen
handelt es sich starker um gesellschaftlich produzierte Ursachen der Radikalisierung.

Die zweite Hypothese setzt auf der Mikroebene an: Psychische Komponenten des Indivi-
duums beférdern Radikalisierungsprozesse. Andere Radikalisierungsmodelle bewegen
sich auf der Mikroebene und konzentrieren sich auf das Individuum und seine Motive,
Dispositionen, Wahrnehmungen, Identitat wie auch das Verhaltnis zur Umwelt und das
Handeln des Subjektes. Hier werden psychologische Ursachen von religiés begrindeter
Radikalisierung analysiert. Eine individual- und sozialpsychologische Herangehensweise
untersucht die Wechselwirkung von subjektiven und objektiven Komponenten fiir eine
Radikalisierung. Diese Verschrankung scheint u.a. deshalb relevant zu sein, weil makro-
und mesostrukturelle Erklarungsmuster allein ,das Spezifitatsproblem nicht I6sen — nicht
alle von den Radikalisierungsfaktoren betroffenen Personen radikalisieren und gewaltta-
tig werden” (Logvinov 2017/2018; Zick et al. 2019).

Neuere Studien gehen auch auf die bedeutsame Rolle der Konvertiten ein: So sind bspw.
in den Studien, die Olivier Roy (2018) heranzieht, etwa ein Viertel der Dschihadisten Kon-
vertiten. Insofern kann die starke These, dass jemand nur sein Land verteidigt bzw. mit
bestimmten kulturellen/religidsen Vorannahmen sozialisiert worden und deshalb gewalt-
bereit sei, als alleinige Erklarung zuriickgewiesen werden. Dartber hinaus kdnnen jedoch
Konvertiten als Motivations- und Inspirationsquelle wichtig werden, quasi animierend zu
verstarkter Religiositat wirken, weil sie ,aus einer anderen Religion kommend”, die ,Wahr-
heit des Islam erkannt haben” und nicht blo3 zufallig muslimisch sozialisiert worden sind
(Roy 2018).

11



2.3 Uberginge und Wirkungsmechanismen zwischen kollektiven Bedrohungs-
wahrnehmungen und individuellen Handlungen, bzw. Radikalisierungsprozes-
sen (Prof. Dr. Immo Fritsche & Fabian Hess)

Der Einfluss von wahrgenommener Bedrohung und darauf bezogener Randbedingungen
auf (Co-)Radikalisierungsprozesse erfahrt in der Sozialpsychologie eine besondere Auf-
merksamkeit Radikalisierung wird dabei als Prozess des zunehmend ethnozentrischen
Denkens und Handelns sowie steigender Legitimierung und Anwendung von Gewalt zur
Durchsetzung wahrgenommener kollektiver Interessen aufgefasst, welcher im Kontext
von Gruppen verlauft.

Die sozialpsychologische Forschung hat herausgestellt, dass Gruppen eine essenzielle
Funktion fur die Befriedigung verschiedener Bedurfnisse innehaben (Correll und Park
2005), welche unter dem Einfluss von Bedrohungen besonders an Bedeutung gewinnen
(Stephan und Stephan 2000; Riek et al. 2006). In der Forschungsliteratur wird dabei eine
Reihe motivationaler Funktionen von Gruppen diskutiert. Wahrend die Social Identity
Theory (Tajfel und Turner 1986) vor allem das Motiv des Selbstwerts verantwortlich fr
den Wunsch sieht, mittels positiv-distinkter Gruppenzugehérigkeit das eigene Selbst auf-
zuwerten, ist die Zugehdrigkeit zu (vermeintlich) unsterblichen Gruppen gemal der Ter-
ror Management Theory (Greenberg et al. 1986; Castano et al. 2002) eine zentrale Res-
source fur das sterbliche Selbst zur Bewaltigung der eigenen Todesangst. Auch weitere
Motive kdnnten das Streben nach Gruppenzugehdorigkeit erklaren, etwa der Wunsch nach
epistemischer Sicherheit in Bezug auf das eigene Selbst, welcher durch Gruppenmitglied-
schaft befriedigt werden kann (Hogg et al. 2007), oder die Mdglichkeit, mithilfe von kol-
lektiv handlungsfahigen Eigengruppen wahrgenommene Kontrolle durch das soziale
Selbst (wieder-)herzustellen (Fritsche et al. 2008, 2011, 2013; Stollberg et al. 2016). In Ab-
hangigkeit unterschiedlicher Motive kann es unter Bedrohungseinfluss also zu einem ver-
starkten Ruckzug auf die eigene Gruppe und, damit einhergehend, zu einer verstarkten
Abgrenzung im Verhaltnis zu Fremdgruppen kommen.

Eine Reihe experimenteller Studien hat im Forschungsfeld der Terror Management Theory
(Greenberg et al.,, 1986) dabei den Einfluss des Bewusstseins der eigenen Sterblichkeit
(,Mortalitatssalienz”) auf die Zunahme radikaler Kognitionen und Verhaltensweisen be-
leuchtet. Mortalitatssalienz schafft demnach ein Bedurfnis nach Selbstwert und motiviert
Personen im besonderen MaBe dazu, die kulturelle Weltsicht der eigenen Gruppe zu ver-
teidigen — auch wenn diese beispielsweise eine rassistische |deologie transportiert
(Greenberg et al. 2001).

12



Eigengruppen werden nach Mortalitatssalienz starker bevorzugt (Harmon-Jones et
al.1996), Fremdgruppen hingegen verstarkt abgewertet (Greenberg et al. 1990), wobei die
Reaktionen auf Fremdgruppen zudem aggressiver ausfallen (McGregor et al. 1998). Dies
kann Konflikte zwischen Gruppen befeuern und eine Spirale der Gewalt und Gegengewalt
in Gang setzen (Pyszczynski et al. 2006, 2009; Motyl et al. 2009).

Auch das Motiv nach epistemischer Sicherheit kann Personen dazu motivieren, sich radi-
kalen, hoch entitativen Gruppierungen anzuschlieBen, welche sich klar nach auBen ab-
grenzen (Hogg et al. 2010, 2013). Denn die Identifikation mit einer distinkten Gruppierung,
welche klare Vorschriften, direktive Fihrungspersonlichkeiten sowie ein geschlossenes
ideologisches und ethnozentrisches Glaubenssystem aufweist, kann dazu beitragen, Klar-
heit Uber das eigene Selbst wiederzuerlangen (Hogg 2014). Besonders ein Kontext indivi-
dueller oder kollektiver Deprivation, einhergehend mit einem Gefihl persénlicher Unsi-
cherheit sowie der Wahrnehmung von Ungerechtigkeit und Bedrohung, kann dabei den
Nahrboden fiir radikale Uberzeugungen und (in letzter Konsequenz) Gewalt bereiten
(Moghaddam 2005; Doosje et al. 2013; Obaidi et al. 2019). Das Motiv der Unsicherheits-
reduktion bezogen auf das Selbst findet sich auch in den neuesten Konzepten wieder,
welche Radikalisierungsprozesse als Versuche erklaren, personlichen Bedeutungsverlust
(Kruglanski et al. 2009, 2013, 2014; Webber et al., 2018) oder soziale Anomie (Adam-Troian
et al. 2020) zu Uberwinden.

Auffallend ist, dass der Einfluss kontrollbezogener Bedrohungen auf Radikalisierungs-
Prozesse in der Forschungslandschaft bislang eher vernachlassigt wurde (vgl. die Me-
taanalyse von Wolfowicz et al. 2020). Um sich dieser Licke anzunehmen, wird das Teil-
projekt von Prof Dr. Immo Fritsch und Fabian Hess seinen Fokus im Besonderen auf das
Motiv der Kontrolle richten. Wendet man die Kontrollperspektive auf das Modell der ,Ra-
dikalisierungsspirale” (Schneider et al. 2020) an, so kdnnten die Wahrnehmungen von
Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen, von der jeweils als antagonistisch wahrgenomme-
nen Fremdgruppe in der eigenen Kontrolle eingeschrankt zu werden, zu ethnozentri-
schen und feindseligen Reaktionen fuhren. Diese kdnnten die Eskalation des Intergrup-
pen-Konflikts weiter vorantreiben. Auf Seiten der Muslim:innen kénnten Erfahrungen von
Diskriminierung, Islamophobie oder weiterer gruppenbezogener Vorurteile, ebenso wie
das Erleben von rassistischen Ubergriffen oder die Angst vor fremdenfeindlichen Anschla-
gen als Bedrohungen der eigenen personalen und kollektiven Kontrolle wahrgenommen
werden (Kunst et al. 2016; Tahir et al. 2019).

Auf Seiten der Nicht-Muslim:innen kénnen wiederum die Furcht vor islamistischen An-
schldgen wie ein generelles Misstrauen gegenlber muslimischen MitbUrger:innen, welche

13



im Kontext der eigenen nationalen oder religidsen Kultur als ,fremd” erlebt werden, zur
Wahrnehmung einer Kontrollbedrohung und in Folge zu ethnozentrischen und radikalen
Reaktionen fihren (Obaidi, Kunst et al. 2018; Shepherd et al. 2018; Landmann et al. 2019;
Kotzur et al. 2019). Differenzierte Betrachtungen des Phdnomens der ,Islamophobie” als
Wahrnehmung von Nicht-Muslim:innen, durch die Anwesenheit von Muslim:innen realis-
tisch oder symbolisch bedroht zu sein, finden sich bei Ciftci (2012) sowie Unal (2016), wo-
bei letzterer die terroristische Bedrohung als dritte und eigensténdige Bedrohungswahr-
nehmung erganzt. Zunehmend ethnozentrische Reaktionen, wie die ansteigende Favori-
sierung der Eigengruppe tber die Fremdgruppe bzw. Diskriminierung, Ausgrenzung oder
Abwertung der Fremdgruppe, kdnnen die Eskalationsspirale wechselseitiger Co-Radikali-
sierung weiter befeuern. Radikalisierung im Sinne von zunehmend ethnozentrischem
Denken und Handeln muss jedoch kein Automatismus im Umgang mit salienten Bedro-
hungen sein, wie Jonas und Fritsche (2013) herausstellen. So kann die Wahrnehmung ei-
ner personlichen Bedrohung als ,kontrollierbar” bereits zu einer Abpufferung des Bedro-
hungseffekts auf ethnozentrische Reaktionen fihren (Fritsche et al. 2008; Greenaway et
al. 2014). Auch weitere psychologische Prozesse haben einen grofen Einfluss darauf, wel-
che Reaktionen auf eine als unkontrollierbar erlebte Bedrohung folgen.

In kontrollierten sozialpsychologischen Experimenten mit randomisierter Zuordnung soll
differenziert untersucht werden, unter welchen Randbedingungen der Eskalationszirkel
und die Radikalisierungsspirale auf kognitiver, motivationaler und verhaltensbezogener
Ebene unterbrochen oder gedédmpft werden kénnen. Drei forschungsleitende Hypothe-
sen werden im Rahmen von grundlagenorientierten Studienreihen des Teilprojekts von
Prof. Dr. Immo Fritsche und Fabian Hess geprift, die im Folgenden kurz dargestellt wer-
den.

Die erste Hypothese setzt auf der Ebene der Eigen- und Fremdkategorisierung an: sali-
ente Bedrohung fihrt zu extremisierten (anti-)religiésen und fremdgruppenfeindlichen Re-
aktionen, in Abhdngigkeit davon, welche Eigen- und Fremdgruppen in der spezifischen Si-
tuation salient sind. Der Selbstkategorisierungs-Theorie (Turner et al. 1987) folgend, kate-
gorisieren Personen sich und andere Menschen in Abhangigkeit situativ salienter Fakto-
ren als Mitglieder gleicher oder unterschiedlicher Gruppen. Wahrend eine dichotome Ka-
tegorisierung von Personen in Eigen- und Fremdgruppen ethnozentrische Reaktionen
verstarkt, kdnnen Kategorisierungen in eine gemeinsame, Ubergeordnete Kategorie den
Abbau ethnozentrischer Kognitionen und Verhaltensweisen begunstigen.

SchlieBlich werden vormalige Mitglieder der Fremdgruppe in Folge dieser ,Rekategori-
sierung” (Gaertner et al. 1989) nun der Eigengruppe zugeordnet und damit aufgewertet.

14



Ethnozentrismus kann somit reduziert oder gar eliminiert werden, indem Personen eine
geteilte Eigengruppen-ldentitdt auf einer Ubergeordneten sozialen Kategorisierungs-
ebene ins Bewusstsein gerufen wird, auf welcher auch Mitglieder der (vormaligen) Fremd-
gruppe inkludiert werden (Dovidio et al. 2000).

Giannakakis und Fritsche (2011) fanden im Rahmen eines Experiments mit englischen Stu-
dent:iinnen, dass die Salienz der nationalen Identitat als Englander:innen (vs. Salienz der
supranationalen Identitat als Studentiinnen) in Kombination mit einer Mortalitatssalienz-
Bedrohung zu einer verstarkten Favorisierung von britischen gegeniber schottischen
Universitaten fuhrte. Die Salienz der sozialen Identitat als Student:innen hatte hingegen
keine verstarkte Favorisierung der britischen Universitaten nach Konfrontation mit der
eigenen Sterblichkeit zur Folge. Ebenso wurde in einer zweiten Studie nach Mortalitats-
salienz-Bedrohung die franz6sische Fremdgruppe verstarkt abgewertet, nachdem den
Teilnehmer:innen ihre nationale Identitat als Englander:innen salient gemacht wurde. Die
Abwertung der franzdsischen Fremdgruppe verringerte sich jedoch signifikant, wurde den
Teilnehmer:innen ihre Ubergeordnete Identitdt als Europaer:iinnen (in welcher auch die
franzdsische Gruppe inkludiert war) salient gemacht. Positive Effekte einer Rekategorisie-
rung in Form einer salienten gemeinsamen Oberkategorie zeigten sich auch im Konflikt-
feld zwischen Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen. Kunst, Thomsen und Sam (2014)
wiesen verbesserte Einstellungen gegenuber der jeweiligen Fremdgruppe nach, nachdem
europaischen Christ:innen und Muslim:innen die gemeinsame Kategorie einer ,Abraha-
mischen Religionsgemeinschaft” ins Bewusstsein gerufen wurde. Die Bereitschaft zur Re-
kategorisierung unter den Teilnehmer:innen wurde dabei jedoch vorhergesagt durch das
Ausmal ihres religidsen Fundamentalismus, wobei fundamentalistischere Christiinnen
und Muslim:innen in geringerem MaBe zu einer derartigen ,dualen Identifikation” bereit
waren (Kunst et al. 2014).

Die sozialpsychologische Forschungsliteratur verweist jedoch auf Prozesse, die sich teil-
weise gegenlaufig zu den postulierten Effekten der Rekategorisierung verhalten. So geht
das Modell der Eigengruppen-Projektion (Mummendey und Wenzel 1999) davon aus,
dass Gruppenmitglieder in sozialen Vergleichen ihre jeweilige Eigengruppe fur ,prototy-
pischer” fir die Ubergeordnete Vergleichskategorie einschatzen als Fremdgruppen, da sie
wichtige Merkmale ihrer Eigengruppe auf die Ubergeordnete Kategorie projizieren.

Besonders Personen, die sich sowohl mit der untergeordneten Eigengruppe, als auch der
Ubergeordneten Kategorie hoch identifizieren, neigen zu dieser Art der Verzerrung,
wodurch sie eine héhere Anfalligkeit fir negative Einstellungen und Intoleranz gegentiber
der Fremdgruppe aufweisen (Waldzus et al. 2003). Die bloBe Salienz einer

15



Ubergeordneten Kategorie negiert, dieser Theorie folgend, also noch keine ethnozentri-
sche Bevorzugung der Eigen- und Abwertung der Fremdgruppe. Vielmehr sind diese von
Wahrnehmungen abhangig, wie stark die Projektion von Gruppenmerkmalen auf die
Ubergeordnete Kategorie ausfallt und, damit einhergehend, wie prototypisch die Eigen-
und Fremdgruppe fiir die Ubergeordnete Kategorie eingeschatzt werden (Wenzel et al.
2007; Kessler et al. 2010). Das Eigengruppen-Projektions-Modell wurde nach unserem
Kenntnisstand noch nicht hinreichend unter dem Einfluss von Bedrohungen getestet,
weshalb sich hier Anknipfungspunkte zu unserer Fragestellung nach Effekten von Kate-
gorisierungsprozessen anbieten.

Die Synthese von Rekategorisierungs- und Eigengruppen-Projektions-Theorie erweitert
unsere erste Forschungshypothese demnach folgendermaBen: Eine soziale Kategorisie-
rung in antagonistische muslimische/nicht-muslimische Eigen- und Fremdgruppen sollte
unter dem Einfluss von Bedrohung verstarkt radikale Reaktionen hervorrufen, wahrend
die Salienz einer gemeinsamen, bergeordneten Kategorie, die sowohl Muslim:innen und
Nicht-Muslim:innen inkludiert, radikale Reaktionen reduzieren sollte. Unter Berutcksichti-
gung der Eigengruppen-Projektions-Theorie wird jedoch davon ausgegangen, dass ins-
besondere Personen, die sich sowohl mit ihrer muslimischen/nicht-muslimischen Sub-
gruppe und der Ubergeordneten Kategorie hoch identifizieren, unter Bedrohungseinfluss
dennoch zu radikalen Reaktionen gegeniber der Fremdgruppe tendieren, wenn sie die
jeweilige Fremdgruppe als weniger prototypisch fir die Gbergeordnete Kategorie wahr-
nehmen als ihre jeweilige Eigengruppe.

Die zweite Hypothese beleuchtet den Einfluss sozialer Normen als Randbedingung von
Radikalisierungs- und Deradikalisierungsprozessen im Kontext von Bedrohungen: saliente
Bedrohung fihrt zu extremisierten (anti-)religiésen und fremdgruppenfeindlichen Reaktio-
nen, in Abhdngigkeit davon, welche Normen der Eigengruppe in der spezifischen Situation
salient sind. Die Wahrnehmung von Bedrohung motiviert Personen dazu, diejenigen so-
zialen Wertvorstellungen zu unterstitzen, welche prototypisch mit ihrer salienten sozialen
|dentitat assoziiert sind (Halloran und Kashima 2004). Gruppen weisen darUber hinaus
eine Vielzahl an Normen auf, die teilweise im Widerspruch zueinanderstehen. Eindrucks-
voll zeigte sich etwa in der Studie von Licata und Klein (2002) mit belgischen Proband:in-
nen, dass die soziale Identitat als Europaer:innen mit unterschiedlichen Wert- und Norm-
vorstellungen assoziiert sein kann.

Paradoxerweise ging hier eine hohe Identifikation als Europaer:in mit erhdhten xenopho-
ben Einstellungen einher. Wurden die hoch identifizierten Europder:innen in dieser Studie
jedoch aufgefordert, Werte und Normen zu benennen, welche sie mit der européischen

16



Identitat in Verbindung brachten, nannten sie besonders haufig konomische und staats-
blrgerschaftliche Werte — worin sie die Gruppe der Europaer:iinnen anderen Gruppen
Uberlegen sahen, seltener humanistische Ideale oder kulturelle Diversitat (Licata und Klein
2002). Entscheidend ist also nicht alleine, ob eine Identifikation mit einer bestimmten so-
zialen Kategorie vorliegt oder nicht, sondern auch, mit welchen Werten und Normen
diese Identitaten inhaltlich in Verbindung gebracht werden.

Auf der anderen Seite muss sozial defensives Verhalten in Folge einer wahrgenommenen
Bedrohung nicht notwendig — wie etwa von Jost et al. (2003) und Kay et al. (2009) ange-
nommen — zu erhdhtem Konservatismus oder Abneigung gegentber sozialem Wandel
fihren, sondern kann auch die Konformitat linker oder progressiver Personen mit ihren
jeweiligen Werten und Normen weiter verstarken. So zeigten Stollberg, Fritsche und Jonas
(2017), dass die Salienz der Pariser Terroranschlage von 2015 die Bereitschaft unter Leipzi-
ger Studierenden, sich gegen die fremdenfeindliche LEGIDA-Bewegung zu engagieren,
noch zusatzlich erhéhte, wenn die Studierenden den Eindruck hatten, dass dieses Enga-
gement im Einklang mit der allgemein geteilten Norm innerhalb ihrer Gruppe stand.

Auch unabhangig von inter-individuellen Unterschieden hinsichtlich der Auslegung von
Werten von Normen kénnen die Reaktionen auf Fremdgruppen freundlicher oder feind-
seliger ausfallen, je nachdem, welche Normen in einer spezifischen Situation besonders
salient sind (Jonas et al. 2008). Gemall den Annahmen der Terror-Management-Theorie
sollte etwa die Konfrontation mit Mortalitatssalienz zu einer verstarkten Abwertung von
Andersdenkenden einhergehen (Greenberg et al. 1990). Dieser Effekt der erhdhten Ab-
wertung nach Mortalitatssalienz fand sich jedoch nicht bei denjenigen Personen, welche
dem Wert der Toleranz eine besonders grol3e Bedeutung beimalen und auch nicht bei
denjenigen Teilnehmer:innen, welchen die Toleranznorm aktiv ins Bewusstsein gerufen
wurde (Greenberg et al. 1992). Die Salienz konflikthemmender Normen ist demnach in
der Lage, die eskalierenden Effekte von Bedrohungen auf ethnozentrische Reaktionen
abzuschwachen. Giannakakis und Fritsche (2011) kombinierten in einer ihrer Studien den
Effekt der Mortalitatssalienz entweder mit einer salienten individualistischen oder einer
salienten kollektivistischen Eigengruppen-Norm.

Ethnozentrische Reaktionen in Form einer verstarkten Bevorzugung der eigenen Univer-
sitat gegenuber einer fremden Universitat fanden sich nur bei denjenigen Teilnehmer:in-
nen, welchen die kollektivistische Norm ins Bewusstsein gerufen wurde (Giannakakis und
Fritsche 2011), nicht aber bei jenen, welche an eine individualistische Eigengruppen-Norm
erinnert wurden. Nicht nur die Interaktion mit Kategorisierungen in Eigen- und Fremd-
gruppen kann demnach ethnozentrische Reaktionen unter Bedrohungssalienz

17



beeinflussen, auch der Inhalt salienter Gruppen-Normen stellt dabei eine relevante Rand-
bedingung dar. Saliente Bedrohungen im Kontext von konfliktférdernden Normen sollten
demnach verstarkt radikale Reaktionen hervorrufen, wahrend ein Kontext salienter kon-
flikthemmender Normen diese reduzieren sollte.

Die dritte Hypothese riickt die Handlungsfahigkeit von Gruppen in den Fokus: saliente
Bedrohung ftihrt zu extremisierten (anti-)religiésen und fremdgruppenfeindlichen Reaktio-
nen, in Abhédngigkeit davon, welche Aspekte von Handlungsfédhigkeit mit der Eigengruppe
in Verbindung gebracht werden. Unter Bedrohungseinfluss gewinnt die wahrgenommene
Handlungsfahigkeit (,agency”) von Gruppen an Bedeutung, da Personen sich von ihrer
Mitgliedschaft in Gruppen erhoffen, das Erleben von Kontrolle durch das Kollektiv zu res-
taurieren (Stollberg et al. 2016). Experimentelle Studien haben gezeigt, dass eigene Grup-
pen nach personalem Kontrollverlust insbesondere dann an Attraktivitdt gewinnen, wenn
sie als handlungsfahig, und somit als Garant fur Kontrolle angesehen werden (Stollberg
et al. 2015). Wird Handlungsfahigkeit dabei primar mit kollektivem Handeln im Intergrup-
penkonflikt assoziiert, wird eine Radikalisierung der Reaktionen auf die Fremdgruppe er-
wartet. Wird Handlungsfahigkeit hingegen mit kooperativen Projekten assoziiert, flr de-
ren Zielerreichung beide Gruppen zusammenarbeiten mussen, wird eine reduzierte Ra-
dikalisierungsreaktion gegentber der Fremdgruppe erwartet. Im Rahmen des Teilprojekts
sollen dabei verschiedene Aspekte von Handlungsfahigkeit im Austausch mit den Pro-
jektpartner:iinnen identifiziert und im Anschluss mithilfe experimenteller Studien naher
untersucht werden.

2.4 Dynamiken von Bedingungen und Bedeutung von Radikalisierung (unter
Einschluss der individuellen Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen) (Prof. Dr. Oliver
Decker & Kazim Celik)

Mit dem Leipziger Teilprojekt von Prof. Dr. Decker und Kazim Celik ricken individuelle
Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen von Radikalisierungsdynamiken in der Fokus. Innerhalb
der Radikalisierungsspirale liegt der Schwerpunkt auf der Bestimmung der Ausbreitung
von Extremismus und den Grinden fiir extremistische Co-Radikalisierung, speziell unter
Jugendlichen und jungen Erwachsenen. Als Grundlage fir die Untersuchung von Extre-
mismus und Radikalisierung greift das Projektteam auf das im Folgenden erlauterte Ver-
standnis von Extremismus und Autoritarismus zuriick. Autoritare Einstellungen als Bedin-
gung far extremistische (Co-)Radikalisierung sind fir das Teilprojekt zentral und ihr Ein-
fluss auf das Zustandekommen rechtsextremer und ethnozentrischer Einstellungen ist

18



unbestritten (Decker & Brahler 2000; Lederer 2000; Oesterreich 2000; Fuchs 2003; Uber-
blick: Rippl, Seipel & Kindervater 2000).

Im Fokus der Forschung des Projektteams steht der Autoritarismus. Decker et al. (2018)
schlagen hierfur folgende Arbeitsdefinition vor:

JAutoritarismus ist der Oberbegriff fir ein Phdnomen, das eine individuelle und eine gesell-
schaftliche Seite hat. Die individuelle Seite bezeichnen wir als autoritédres Syndrom, die ge-
sellschaftliche als autoritdre Dynamik.” (Decker et al. 2018, S. 50)

Dieses Verstandnis von Autoritarismus knlpft an das gesellschaftskritische Potenzial der
ersten Autoritarismus-Studien an. Nicht nur das Verhalten der Menschen ist als Ursache
fur die Bedurfnisse des Menschen im Fokus, sondern gerade auch die entsprechenden
Verhéltnisse. So ist etwa ,die Vergesellschaftung in der Schule, am Arbeitsplatz oder
durch die Verwaltung [...] autoritar, und erst sie bringt beim Individuum die Bereitschaft
zum Vorurteil und Ressentiment hervor” (Decker et al. 2020, S. 180). Das autoritare Syn-
drom ist somit als Ausdruck der autoritaren Dynamik zu verstehen. Das demokratische
Zusammenleben unter pluralen Lebensbedingungen erfordert, neben der Akzeptanz und
Zufriedenheit mit der Demokratie, auch die Akzeptanz von Freiheits- und Schutzrechten.
Wichtige Voraussetzungen hierfir sind Aspekte wie Toleranz, Anerkennung, sowie ein
Gefuhl der Zugehorigkeit (Celik et al. 2021; Hugger 2009; Rommelspacher 1995, 2001) und
Lihr liegen oft sozialpsychologische Orientierungen zugrunde — oder stehen ihr entgegen”
(Pickel et al. 2019, S.23). Die Sozialforschung unterscheidet auf dieser Ebene der Persdn-
lichkeit zwischen demokratischen Orientierungen und autoritaren Orientierungen. Auto-
ritdre Orientierung bzw. das autoritdre Syndrom ist nicht gebunden an politisch-ideolo-
gische Praferenzen und kann sowohl bei sich selbst als rechts als auch links einordnenden
Menschen, aber auch bei Personen, die sich als islamistisch beschreiben wirden, auftre-
ten. Wahrend bei den ersten Studien zur ,Authoritarian Personality” noch neun Dimensi-
onen angenommen wurden (Adorno et al. 1950), wurde der Autoritarismus in den Folge-
jahren haufig auf drei Elemente beschrankt. Diese machen auch heute noch das autoritare
Syndrom aus:

1) die Bereitschaft zur autoritdren Aggression gegenuber Differenz und scheinbarer Ab-
weichung vom als ,normal” eingeschatzten Umfeld,

2) der Wunsch nach einer Orientierung gebenden Unterwerfung unter eine Autoritat und

3) die Betonung von Konventionen und Normen der eigenen Gruppe (Altemeyer 1987;
Decker & Brahler 2018, S. 121).

Weiterhin treten hinzu:

4) eine Verschworungsmentalitat, also ein Bedurfnis nach, bzw. den Glauben an Ver-
schworungserzahlungen.
19



5) Aberglaube als Vorstellung von unpersdnlichen Machten, die Gber das Schicksal ein-
zelner Menschen genauso entscheiden, wie Uber die Natur und das Universum (Decker
et al. 2020).

Der Wunsch nach einer Autoritat, die Phantasien von Macht und Starke wachrufen kann,
zeigt eine Komponente antidemokratischer Tendenzen auf, da demokratische Regierun-
gen auf Kompromissbildung angewiesen sind und dieses Bedurfnis nicht erfillen kédnnen
(Imhoff und Decker 2013). Die Unterwerfung unter eine Autoritat 16st dann aber auch
ambivalente Gefuhle aus, ,feindselige und rebellische Impulse” (Adorno 1973, S. 50) fuh-
ren zur Spaltung und Projektion negativer Impulse auf Fremdgruppen (siehe auch Rom-
melspacher 1995) und kénnen auch in Gewaltausbriichen gegentber diesen Gruppen re-
sultieren. Hierin zeigt sich die Verbindung von autoritarer Unterwurfigkeit und autoritarer
Aggression sowie auch das Potenzial zur Radikalisierung: ,Aus der Unfahigkeit , gegen-
Uber der erwdhlten Autoritat aggressiv, feindselig, oder auch nur kritisch zu sein, entsteht
der Wunsch, ‘diejenigen zu verurteilen, abzuweisen und zu bestrafen, welche sie [die Au-
toritat] miBachten™ (Decker et al. 2020, S. 187). Oft tritt der Faktor der Verschworungs-
mentalitat (SchlieBler et al. 2020; Decker et al. 2020) hinzu. Sie dient zur Begrindung
kollektiver Ablehnung wie Zugehdérigkeiten. Fur die These, dass auch der Aberglaube eine
Dimension des Autoritaren Charakters abbildet, gibt es zahlreiche Belege: So haben aber-
glaubische Menschen eine hdhere Wahrscheinlichkeit, autoritare Einstellungen zu entwi-
ckeln, zum Beispiel eine harte Law-und-Order-Politik zu fordern und Xenophobie auszu-
bilden (Hollinger, 2004, 2017).

Der Begriff des ,Rechtsextremismus” fiihrte in der Vergangenheit immer wieder zu kon-
zeptionellen Schwierigkeiten, da die Moglichkeit der Vergleichbarkeit verschiedener Stu-
dien nur in seltenen Fallen gegeben war. Auch der Begriff des ,Extremismus” wird kont-
rovers diskutiert, da er eine konzeptuelle Nahe zu linken Einstellungen impliziert (Rhein
et al., 2019; Kreis 2007) und die Gefahr besteht, ihn als Randphdnomen einzuschatzen und
somit als von der ,Mitte der Gesellschaft” getrennt zu verstehen (Stdss, 2010). Hinzu
kommt, dass der Begriff nicht im Grundgesetz verankert ist und der Verfassungsschutz
daher nur beobachten, nicht aber verbieten oder verurteilen kann (Stéss, 2010). 2001 ver-
einheitlichten deutsche Politikwissenschaftler_innen im Rahmen einer Konsensuskonfe-
renz den Begriffsbereich. Die daraus resultierende Definition stellt auch die Grundlage
des Fragebogen Rechtsextremismus — Leipziger Form (im Folgenden FR-LF) dar, welcher
im Rahmen der Leipziger Autoritarismus Studien (zuvor Mitte-Studien) angewandt wird
(Heller et al. 2020):

.Der Rechtsextremismus ist ein Einstellungsmuster, dessen verbindendes Kennzeichen Un-
gleichwertigkeitsvorstellungen darstellen. Diese dulSern sich im politischen Bereich in der
Affinitdt zu diktatorischen Regierungsformen, chauvinistischen Einstellungen und einer Ver-
harmlosung bzw. Rechtfertigung des Nationalsozialismus. Im sozialen Bereich sind sie

20



gekennzeichnet durch antisemitische, fremdenfeindliche und sozialdarwinistische Einstel-
lungen.” (Kreis 2007, S. 12).

Der FR-LF misst Rechtsextremismus anhand der Unterdimensionen Befiirwortung einer
rechtsautoritdren Diktatur, Chauvinismus, Ausldnderfeindlichkeit, Antisemitismus, Sozial-
darwinismus und Verharmlosung des Nationalsozialismus (Heller et al. 2020). Die Unter-
dimension Beflrwortung einer rechtsautoritaren Diktatur erfasst anti-demokratische und
anti-pluralistische Einstellungen bezlglich des praferierten politischen Systems. Die fir
die Erstellung der Skala verwendeten Items zielen auf die Abdeckung von rechtsextremer
Demokratiefeindschaft und Diktaturunterstitzung ab. Chauvinismus umfasst ein gestei-
gertes Nationalgefuhl und bertcksichtigt auch aggressive Positionen, die ein hartes
Durchgreifen Deutschlands fir mehr Macht und Geltung fordern. Die Skala Auslander-
feindlichkeit misst das Bedrohungserleben durch eine als Eindringlinge erlebte Fremd-
gruppe. lhr wird vorgeworfen, den Sozialstaat auszunutzen, die Situation auf dem Ar-
beitsmarkt zu erschweren und eine »Uberfremdung« zu verursachen. Die Dimension An-
tisemitismus leitet sich aus der Aufwertung der eigenen Gruppe auf Kosten der Abwer-
tung der zugleich als andersartig, hinterlistig und eigenttiimlich, sowie aber auch als be-
sonders einflussreich eingeschatzten Gruppe einer »jlidischen Rasse« ab. Die Skala grenzt
sich von Formen des sekundaren und des israelbezogenen Antisemitismus ab, sowie auch
anderen Verschwoérungstheorien. Die Dimension Sozialdarwinismus erfasst den Gedan-
ken, dass das »deutsche Volk« als Gattung anderen Volkern von Natur aus Uberlegen sei.
Die Vorstellung von wertvollem und wertlosem Leben resultiert aus ihm. Zuallerletzt um-
fasst die Verharmlosung des Nationalsozialismus Relativierungen der Verbrechen des
Zweiten Weltkriegs. Dabei werden auch Bemuhungen berUcksichtigt Hitler als »grof3en
Staatsmann« zu sehen und positive Seiten des Nationalsozialismus zu betonen.

Das verbindende Element dieses Rechtsextremismus-Verstandnisses sind allgemeine Un-
gleichheitsvorstellungen. Allerdings geht Jaschke (2001) ebenso auf die soziale Ungleich-
heit beim Rechtsextremismus ein und bezieht ,Einstellungen, Verhaltensweisen und Ak-
tionen” (S. 30) mit ein. Die Unterscheidung zwischen rechtsextremen Einstellungen einer-
seits und Verhaltensweisen andererseits ist sinnvoll, so betont Stoss (2010) etwa auch,
dass Einstellungen als Handlungs- bzw. Verhaltenspotenziale aufgefasst werden mussen
und nicht gleichwertig sind. Er unterscheidet verschiedene Formen rechtsextremer Ver-
haltensweisen, die von Wahlverhalten hin zur Anwendung von Gewalt und Terror reichen.
Dass ein nicht unwesentlicher Zusammenhang zwischen Gewaltbereitschaft bzw. -befir-
wortung und rechtsextremen Positionen besteht, konnte genauso nachgewiesen werden
wie die Tatsache, dass rechts-autoritare Einstellungen als Pradiktor fur Wahlverhalten fun-
gieren (vgl. Decker & Brahler, 2016; Dunwoody & Plane, 2019 sowie Schuler et al., 2020).

Die Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) nach Wilhelm Heitmeyer (2012)
weist gewisse Uberschneidungen zum Konzept des Rechtsextremismus auf, beinhaltet

21



aber lediglich soziale Facetten rechtsextremer Einstellungen und nicht politische Orien-
tierungen. Eine Analyse der Einstellungen der GMF sind nicht ausreichend um rechtsext-
reme Einstellungspotenziale einzuschatzen (Heller et al. 2020, S. 155).

Im englischsprachigen Raum kommt es oft zu einer Vermengung der Konzepte von
Rechtsextremismus und Autoritarismus, was im Begriff des ,Right-wing authoritarianism”
(vgl. Altemeyer 1981, 1988 & 1996) Ausdruck findet. Heyder und Decker (2011) machen
sich fir eine Trennung der Konzepte stark. Autoritarismus ist in Anlehnung an die Idee
des ,Authoritarian Character” (Adorno et al., 1950) als (sozialisationsbedingtes) Persdn-
lichkeitsmerkmal zu verstehen, das zu vorurteilsbezogenen Einstellungen verschiedener
Art fihren kann. Autoritarismus kann so als erklarende Variable nicht aber als Unterkate-
gorie rechtsextremer Einstellungen angesehen werden und muss als solche separat er-
hoben werden.

Diese Annahmen lassen sich auf den Islamismus entsprechend Ubertragen. So wurden
Hinweise daflr gefunden, dass auch die Radikalisierungsprozesse im Hintergrund des Is-
lamismus in eine spezifische autoritdre Dynamik eingebunden sind. Beschrieben wird der
Einfluss von patriarchal-autoritaren Gesellschaften in den Herkunftslandern vieler Migran-
tinnen und Migranten. Dass diese auch bei Angehdérigen der zweiten oder dritten Gene-
ration zum Tragen kommen kénnen, wird mit dem Autoritatsverlust des Vaters in westli-
chen Industrienationen in Verbindung gebracht. Wahrend Autoritét bzw. Autoritativitat
in der Erziehung trotz des Verlusts des sozio-6konomischen Einfluss von Mannern und
Vatern in der Erziehung weiterhin eine Rolle spielt, stehen die in noch starker patriarchal
gepragten Gesellschaften angebotenen Kompensations- bzw. Entschadigungsmaglich-
keiten nicht mehr zur Verfigung. Die identifikatorische Teilhabe an der Macht des Vaters
muss durch den realen Machtverlust desselben scheitern. Charlier beschreibt diese Dy-
namik in der von ihr so bezeichneten ,postmigrantischen Sozialisation” (Charlier 2017, S.
77). Dieses Spannungsverhaltnis kann und wird zum Teil durch die Suche nach einer wei-
terhin machtigen Autoritat im frihen Erwachsenenalter kompensiert, nach Ansicht der
Autorin nimmt deshalb die religiése Autoritat im Sinne eines radikalisierten Islam gerade
in den Generationen eine prominente Position ein, die selbst nicht migriert sind. Als Ersatz
fur den schwachen Vater, soll die Licke in einer trotzdem auf Autoritdt aufbauende Sozi-
alisationserfahrung geschlossen werden (Charlier 2017, S. 140).

An dieser Stelle ergeben sich nicht nur mit Blick auf autoritdre Dynamik, sondern auch
hinsichtlich der strukturellen Ahnlichkeit von rechtsextremen und islamistischen Jugend-
gruppen eine weitere auffallige Parallelitat: Es handelt sich um manner-bindische Grup-
pen, die Losung der Geschlechterspannung durch eine simulierte Mannerherrschaft im
Binnenverhaltnis ist ein Bindeglied islamistischer und extrem-rechter Gruppen. Auf der
Erscheinungsebene [dsst sich mit dem Antisemitismus ein weiteres Merkmal autoritarer
Bewegungen ausmachen, die sich ansonsten scheinbar kontrar gegenuberstehen (Weif3

22



2017). Der religidse Fundamentalismus (Bohleber 2010) wie auch der Rechtsextremismus
(Bohleber 1996) entpuppen sich deshalb bei genauerem Hinsehen ,als maskierter Nihilis-
mus” (Tdrcke 2003), bei der fundamentalen Verunsicherung mit entsprechender Radika-
lisierung begegnet wird, ohne doch die empfundene Liicke schlieBen zu kénnen.

Neuere Studien weisen entsprechend darauf hin, dass Interdependenzen zwischen spe-
zifisch religidsen Haltungen und Vorurteilen bestehen. Sie zeigen weiterhin auf, dass Ein-
stellungen wie religidser Dogmatismus und Autoritarismus statistisch zusammenhangen
(Hunsberger und Jackson 2005; PEW 2018). Die Zugehdrigkeit zu einer Religion dient vor
allem aber als ein ,Referenzpunkt fiir die Ablehnung einer sozialen Gruppe” (Pickel und
Yendell 2018, S. 218). Die daraus resultierende Abwertung bzw. Radikalisierung entfaltet
dann aber, abhangig von weiteren Faktoren, sehr unterschiedliche Dynamiken, etwa in
Form von Fremdenfeindlichkeit, Ethnozentrismus, Abgrenzung und die Wahrnehmung
einer bedrohlichen ,kulturellen Uberfremdung” beférdernd (Pickel & Yendell 2018, S. 237).
Auf der Seite der muslimischen Minderheiten in Deutschland kénnen Einstellungen wie
religioser Dogmatismus und Autoritarismus ebenfalls in einer Radikalisierung resultieren,
allerdings unterscheiden sich hier die Motive und fihren zu anderen Dynamiken. So be-
fordert etwa die Position als diskriminierte und abgewertete soziale Gruppe eine Abschot-
tung aus der Gesellschaft, verursacht Identitatskonflikte und das Gefihl nicht anerkannt
zu werden. Ein Rickzug in eine Bezugsgruppe, die Moglichkeiten der Identitat und Zu-
gehorigkeit anbietet, kann hierbei letzten Endes auch zur Uberidentifizierung und Radi-
kalisierung durch dieselbige fihren (Celik et al. 2021, Rommelspacher 2001; Rommelspa-
cher 1995).

Besondere Aufmerksamkeit muss in der Forschung auf die Rolle der Geschlechterspan-
nung gelegt werden. Wie schon in der Vergangenheit, so zeigen sich auch in der Gegen-
wart zentrale Merkmale solcher entweder in dem Rechtsextremismus oder in dem Islamis-
mus radikalisierter Gruppen. Wie oben bereits erwahnt, zeichnet sie der Antisemitismus,
aber auch die Abwertung von Frauen aus. Dieser Antifeminismus (Hocker et al. 2020) ist
dabei auch fir die Analyse des Zustandekommens der Gewaltbereitschaft von groBter
Bedeutung (Pohl 2004). Es ist deshalb mit Blick auf die Radikalisierungsprozesse auch auf
die gesellschaftliche autoritare Dynamik zu achten, die eine Sehnsucht nach Autoritéren,
bzw. Ambivalenz gegeniber Moderne und modernen Gesellschaften ausmacht
(Baumann 1992).

23



2.5 Die Relevanz der Religion fiir (Co-)Radikalisierung insbesondere in der
Postadoleszenz? (Prof. Dr. Gert Pickel & Verena Schneider)

Trotz dieser ideologischen und strukturellen Ahnlichkeiten zwischen Islamismus und
Rechtsextremismus werden in der Literatur haufig (Co-)Radikalisierungsprozesse thema-
tisiert. Dabei wird Radikalisierung als der Prozess definiert, den Personen oder Gruppen
durchlaufen, wenn sie dabei sind, zu Radikalen bzw. (im ungunstigsten Fall) zu Extre-
mist:innen werden. Co-Radikalisierungen hingegen werden als Reaktion auf die wahrge-
nommene Radikalisierung einer anderen Gruppe verstanden. Das Phanomen von parallel
verlaufenden Prozessen der Radikalisierung und Co-Radikalisierung wird von verschiede-
nen Autoren unterschiedlich bezeichnet, z.B. als ,cumulative extremism” (Eatwell 2006),
,cumulative radicalisation” (Bartlett und Birdwell 2013), ,reciprocal radicalisation” (Bailey
und Edwards 2017) oder ,mutual radicalization” (Moghaddam 2018). Ebner (2017a) spricht
von einem ,vicious circle”, also einem Teufelskreis, zwischen extrem-rechtem und islamis-
tischem Extremismus. In einer deutschen Publikation zum gleichen Thema verwendet sie
den Begriff ,Radikalisierungsspirale” (Ebner 2017b), der dem Ansatz unseres Forschungs-
projekts sehr nahekommt. Ebner geht von einer wechselseitigen Bestarkung von radikalen
und extremistischen Gruppen Uber die Wahrnehmung der Existenz und der Taten der
anderen Gruppe aus. Dabei spielt die Chance auf eine sichtbare und effektive digitale
Radikalisierung eine entscheidende Rolle (Ebner 2017b, 2019).

Eatwell (2006, S. 205) definiert diesen wechselseitigen Prozess als ,the way in which one
form of extremism can feed off and magnify other forms”. Moghaddam (2018, S. 4) be-
schreibt die gegenseitige Radikalisierung als einen dynamischen, destruktiven Prozess, in
dessen Verlauf zwei Gruppen in Reaktion auf wahrgenommene Bedrohungen vermehrt
extreme Haltungen gegentber der anderen Gruppe entwickeln, sich in ihren Ansichten
immer weiter voneinander entfernen, Ressourcen fiir Angriffe mobilisieren und schlieBlich
versuchen, einander gegenseitig zumindest zu schwachen, wenn nicht sogar zu zerstoren.
Wichtig fur ihn ist dabei, dass gegenseitige Radikalisierung ausschlieBlich aufgrund von
und durch Interaktionen zwischen verschiedenen Gruppen erfolgen kann.

Ergénzend hierzu wird im Teilprojekt von Prof. Dr. Gert Pickel und Verena Schneider un-
tersucht, inwiefern auch medial vermittelte, sogenannte parasoziale Kontakte, Radikali-
sierungsprozesse begulnstigen kdnnen, ohne dass tatsachlich eine Interaktion stattfindet.
Dies konnte helfen zu verstehen, warum in Ostdeutschland, wo sehr wenige Muslim:innen
leben, islamfeindliche Positionen starker ausgepragt sind als in Westdeutschland (Yendell
2014; Yendell 2016; Pickel und Yendell 2016; Yendell und Pickel 2019). Auch die digitalen
Maoglichkeiten der Digitalisierung werden im Blick behalten.

24



Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass in all diesen Beitrdgen empirisch unter
Nutzung verschiedener Methoden (Umfragen, ethnographische Untersuchung, teilneh-
mende Beobachtung) Hinweise auf beachtliche Wechselwirkungen von Radikalisierung
und Co-Radikalisierung gegeben werden. Ein genaueres, vor allem erfolgversprechende
PraventionsmaBnahmen enthaltendes Gesamtbild muss allerdings trotz dieser beachtli-
chen Vorarbeit erst noch gezeichnet werden.

Der Fokus des Teilprojektes von Prof. Dr. Gert Pickel und Dr. Verena Scheider (Universitat
Leipzig) liegt auf der Rolle der Religion fur Radikalisierungs- und Co-Radikalisierungspro-
zesse und richtet dabei ein besonderes Augenmerk auf die Phase der Postadoleszenz,
also die Phase zwischen Jugend und Erwachsenenalter (Hurrelmann und Quenzel 2016;
Zinnecker 1987). Dafur Gberpruft das Projektteam insgesamt funf Hypothesen, die im Fol-
genden auch als Orientierungsrahmen fur den gegenwartigen Forschungsstand verwen-
det werden.

Die erste Hypothese befasst sich mit religidsen Gemeinschaften als madglichem Ziel fur
Diskriminierung: Religiése Gemeinschaften, insbesondere der Islam, eignen sich besonders
gut als Referenzgruppe ftir Abwertungsprozesse und Diskriminierung und somit Ausgangs-
punkt fiir Co-Radikalisierung bzw. Radikalisierung mit dem Zielpunkt Anti-Islam.

Unter anderem aus der Forschung zur Gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeit (Heit-
meyer 2003-2011) wissen wir, dass Diskriminierung und Abwertung sozialer Gruppen nicht
nur z.B. aufgrund des Alters, des Geschlechts, der Geschlechtsidentitat, einer Behinde-
rung, der ethnischen Herkunft oder der sozialen Klasse, sondern auch aufgrund der (ver-
muteten bzw. zugeschriebenen) religidsen Zugehdrigkeit erfolgen kann (Antisemitismus,
Islamfeindlichkeit). Aktuell besonders stark verbreitet sind in Deutschland und Europa
gruppenbezogene Vorurteile und Bedrohungswahrnehmungen gegenuber ,dem Islam”
und ,den Muslimen”: So nimmt mehr als die Halfte der Bevdlkerung den Islam als sehr
oder eher bedrohlich wahr (51% in Westdeutschland, 58% in Ostdeutschland; Bertels-
mann Religionsmonitor 2017; Pickel 2013, S. 37; Pickel 20193, S. 80). Diese Bedrohungs-
wahrnehmungen besitzen eine zentrale Zugkraft fir antimuslimischen Rassismus bzw.
Vorurteile (Kaya 2015; Pickel und Yendell 2016; Pickel et al. 2020b; Pickel und Ozttirk 2019).

Auch Studien, welche Uber den Weg einer Vorurteilsabfrage mittels Statements agieren,
weisen in die Richtung einer beachtlichen Existenz von antimuslimischen Vorurteilen. In
der neuesten Leipziger Autoritarismus Studie (2020) stimmen 27,4% der Aussage ,Musli-
men sollte die Zuwanderung nach Deutschland untersagt werden” zu, 44,8% der Aussage
,Durch die vielen Muslime hier fuhle ich mich wie ein Fremder im eigenen Land” — auch
hier mit signifikant hoheren Zustimmungswerten in Ostdeutschland als in Westdeutsch-
land (Decker und Brahler 2020, S. 62). Die Leipziger Autoritarismus Studie erfasst
25



gruppenbezogene Vorurteile bereits seit 2002, seit 2014 auch antimuslimische Vorurteile.
Etwas niedrigere Werte erbringt die seit 2014 seitens des Instituts fir interdisziplindre
Konflikt- und Gewaltforschung (IKG) in Bielefeld organisierte Mitte-Studie der Friedrich-
Ebert-Stiftung. Die geringeren Zahlen gegentber der Leipziger Autoritarismus Studie bei
Anwendung vergleichbarer Indikatoren sind auf unterschiedliche Erhebungsmethoden
zurlickzufiihren (Zick et al. 2019). Ahnliches trifft auf die Erhebungen des Bertelsmann
Religionsmonitors zu (Pickel 2019a; Pollack und Mudiller 2013). Eindeutig festzustellen ist
Uber verschiedene Studien hinweg das bereits langerfristige Bestehen antimuslimischer
Vorurteilsstrukturen. Auffallig ist das spate Einsetzen der Untersuchung dieser Vorurteile
(Brettfeld und Wetzels; Heitmeyer 2003; Pollack et al. 2014).

Solche Gruppenablehnungen religidser Gruppen kdnnen rechtsextreme Einstellungen
bestarken und zu Radikalisierungen auf dieser Seite fihren. Diese Annahme basiert auf
der Social Identity Theory (Tajfel 1982; Tajfel und Turner 1986) und der Integrated Threat
Theory (Stephan und Stephan 2000; Stephan und Renfro 2016). GemaR der Social Identity
Theory wird das Verhalten von Menschen durch die Zugehorigkeit zu einer Gruppe be-
stimmt, die wiederum im Verhaltnis zu anderen Gruppen definiert wird. Wichtig ist das
Bedurfnis der Gruppenmitglieder nach einem positiven Selbstwert, der durch die Identi-
fikation mit der eigenen sozialen Gruppe, der In-Group, gestérkt werden kann. Diese
Maoglichkeit, den eigenen Selbstwert zu steigern, veranlasst Individuen dazu, die eigene
Gruppe auf- und zugleich andere Out-Groups abzuwerten, d.h., sie unterstellen anderen
sozialen Gruppen negative gruppenspezifische Eigenschaften. So kdnnen Angste und Be-
drohungswahrnehmungen entstehen, wie z. B. die 0. g. Bedrohungsgefihle gegentber
Muslim:innen. Solche wahrgenommenen Bedrohungen stehen im Zentrum der Integrated
Threat Theory. Dabei unterscheidet die Theorie zwischen realistischen und symbolischen
Bedrohungen (Stephan und Stephan 2017, S. 131-132; Stephan et al. 2016). Erstere stehen
fur wahrgenommene existenzielle Bedrohungen des physischen, politischen oder mate-
riellen Zustands der In-Group. Dies kann beispielsweise ein der Out-Group zugeschriebe-
ner Terroranschlag sein. Symbolische Bedrohungen beschreiben wahrgenommene Kon-
flikte um Normen, Werte oder Weltanschauungen verschiedener Gruppen (Velasco
Gonzalez et al. 2008).

Hierunter fallt z. B. die von PEGIDA beflrchtete ,Islamisierung des Abendlandes”. Wahr-
genommene Bedrohungen sind der Integrated Threat Theory zufolge ein Ausgangspunkt
fur die Entstehung gruppenbezogener Vorurteile. Dies schlieBt die umgekehrte Konstruk-
tion der Social Identity Theory jedoch nicht aus, wonach die Ablehnung einer Gruppe sie
mit der Zeit immer bedrohlicher erscheinen |&sst.

26



Wie entsprechende Beitrdge in der Fachliteratur zeigen, kénnen die bis in die Mitte der
Gesellschaft hinein verbreiteten Vorurteile und Bedrohungswahrnehmungen gegeniber
Muslim:innen Rechtspopulist:innen und Rechtsextremist:innen zur Mobilisierung ihrer An-
hangerschaft dienen (Schmitt-Beck 2014; Pickel und Yendell 2016; Pickel 2017; Pickel 2018;
Pickel und Pickel 2018; Pickel 2019b; Pickel 2020; Koppetsch 2017, S. 221-225; Velasco
Gonzalez et al. 2008). Sie setzen an diesen mdglicherweise mit anderen Gruppen geteilten
Vorurteilen an und versuchen dadurch, Individuen auch fiir andere rechtspopulistische
Forderungen und Argumentationen bzw. fir rechtsextreme Ideologien zu gewinnen. Die
Ablehnung von Angehdorigen des Islam kann somit einen Ausgangspunkt fir (Co-)Radi-
kalisierungsprozesse in Richtung Anti-Islam darstellen.

Die zweite Hypothese stellt einen Bezug zwischen einer dogmatisch-fundamentalisti-
schen Religiositat und Radikalisierungsprozessen her: Religiése Zugehdrigkeiten mit ins-
besondere dogmatischer Ausrichtung kénnen Radikalisierungsprozesse bestcirken. Anhand
von Umfragedaten zeigen verschiedene Studien, dass konservative Glaubige, die tenden-
ziell traditionellen Wertvorstellungen anhdngen und ein eher exklusivistisches Religions-
verstandnis haben, haufiger vorurteilsbehaftet sind und sich &fter kritisch gegentber
Muslim:innen (sowie auch allgemein gegentiber Migrantiinnen) positionieren (Altemeyer
und Hunsberger 1992; Laythe et al. 2002; Altemeyer 2003; Johnson 2011; Rebenstorf 2018;
Bridges 2018; Pickel et al. 2020a; Pickel et al. 2020b). Koopmans (2015) weist den Zusam-
menhang zwischen Fundamentalismus und out-group hostility empirisch nicht nur fir die
einheimische christliche Bevolkerung in Deutschland und flinf weiteren westeuropaischen
Landern nach, sondern auch fur in diesen Landern lebende Muslim:innen mit Zuwande-
rungsbiographie aus der Turkei und Marokko sowie ihre Nachkommen. Konkret unter-
sucht er feindliche Einstellungen gegentiber Homosexuellen, Jid:innen und Muslim:innen
(bei christlichen Befragten) bzw. gegentber westlichen Landern (bei muslimischen Be-
fragten). Dabei betont er, dass Fundamentalismus von anderen Formen starker Religiosi-
tat unterschieden werden muss. So steht starke christliche Religiositat an sich in keinem
signifikanten Zusammenhang zu héherer out-group hostility, wenn auf Fundamentalismus
kontrolliert wird.

Bei starker muslimischer Religiositat verbleibt bei Kontrolle auf Fundamentalismus zwar
ein Zusammenhang mit einem hdheren Level an feindlichen Einstellungen gegentber
Fremdgruppen, dieser ist jedoch schwach ausgepragt (Koopmans 2015, S. 50).

Nun sind feindliche Einstellungen gegentber anderen Gruppen nicht gleichzusetzen mit
der Bereitschaft, ihnen gegentber auch korperliche Gewalt einzusetzen. Allerdings kann
die Kombination aus einem fundamentalistischen Glauben an eine absolute Wahrheit,
Feindlichkeit gegentiber anderen Gruppen und einem Gefiihl der Bedrohung gegenuber

27



der In-Group eine Minderheit an Personen dazu veranlassen, entsprechend ihrer Uber-
zeugungen — auch unter Einsatz von Gewalt — zu handeln. AbschlieBend weist Koopmans
(2015, S. 53) darauf hin, dass der Zusammenhang zwischen religiosem Fundamentalismus
und politischem Radikalismus sowie Gewalt noch nicht ausreichend erforscht ist. Im Rah-
men unseres Teilprojekts mochten wir dazu beitragen, diese Forschungslicke zu schlie-
Ben. Entsprechend erscheint es uns sinnvoll, anhand dieser Hypothese empirisch naher
zu Uberprifen, inwiefern exklusivistische und fundamentalistische Ausrichtungen der ei-
genen Religionszugehdrigkeit Radikalisierungsprozesse bestarken kénnen.

Die dritte Hypothese adressiert die Wirkung der 6ffentlichen Meinung auf (Co-)Radikali-
sierungs-prozesse Richtung Anti-Islam: Das &ffentliche Meinungsbild von Religionsge-
meinschaften und ihre Ethnisierung schafft ein Umfeld fiir eine (ber kulturelle Differenzen
gerechtfertigte Radikalisierung. Zur Darstellung von Muslim:innen bzw. Migrantinnen in
den Medien gibt es bereits mehrere Studien (z.B. Said 1997; Hafez und Richter 2007; Bach
et al. 2011; Frindte und Dietrich 2017; Bleich et al. 2017; Bleich und van der Veen 2018;
Bleich et al. 2018; Harz 2020; Krishna-Hensel 2018; Muller 2018; Saeed 2007; Schiffer 2005).
In ihrer Analyse der zwischen 1998 und 2009 erschienenen britischen Zeitungsartikel zum
Thema Islam bzw. Muslim:innen stellen Baker et al. (2013, S. 126-128) fest, dass der Begriff
der (i.d.R. als homogen imaginierten) ,muslimischen Gemeinschaft” haufig im Zusam-
menhang mit Ausdriicken wie ,jemanden gegen sich aufbringen”, ,beleidigend”, ,aufge-
bracht”, ,Aufruhr”, ,Groll” und ,Arger” thematisiert wird. Zudem wird die muslimische Ge-
meinschaft oft als von der restlichen britischen Gesellschaft separiert beschrieben, was
z.B. Begriffe wie non-assimilation, ,einen Keil zwischen etwas treiben”, ,zu wenig Ver-
standnis” oder ,siedender Konflikt” suggerieren. Thematisch wird die muslimische Ge-
meinschaft mit der Vorstellung einer Gegenreaktion bzw. Angriffen auf sie in Verbindung
gebracht, zusammen mit Beflrchtungen Uber die Beziehungen zwischen ihr und Nicht-
Muslim:innen sowie tUber das AusmaB, in welchem diese Gemeinschaft entfremdet ist,
was zu Extremismus, Radikalisierung und Terrorismus fuhren kénnte. Muslim:innen wer-
den also als homogene, leicht zu verargernde, von der restlichen Gesellschaft abgeschot-
tete community beschrieben, die die Gefahr der gewalttatigen Radikalisierung ihrer Mit-
glieder birgt.

Im Rahmen unseres Projektes mochten wir die Wirkungen der medialen Darstellung von
Muslim:innen auf Einstellungen gegentber dem Islam und dadurch auch auf Radikalisie-
rungs- und Co-Radikalisierungsprozesse genauer untersuchen. Wichtig ist in diesem Zu-
sammenhang die Kontakthypothese (Allport 1979; Pettigrew 1998; Pettigrew und Tropp
2006), wonach Intergruppenkontakte zum Abbau von Vorurteilen gegenlber Mitgliedern
der Out-Group beitragen. In Gegenden, in denen solche Kontakte aufgrund der geringen

28



Anzahl dort lebender muslimischer Migrant:innen kaum maoglich sind (z.B. in Ostdeutsch-
land oder auch in einigen Landern Osteuropas), machen sich Blrger:innen vor allem
durch die Darstellung von Muslim:innen in den Medien ein Bild von dieser Gruppe (so-
genannte parasoziale Kontakte). Wenn nun Medien gemafB der ihnen eigenen Logik ,Only
bad news is good news” tGber Muslim:innen vor allem im Zusammenhang mit terroristi-
schen Anschlagen oder anderen Formen von Kriminalitat berichten, hat das einen Effekt
auf islamfeindliche Einstellungen, der in Ostdeutschland maoglicherweise stéarker ausfallt
als in Westdeutschland. Hinzu kommt, dass Religionsgemeinschaften in den ostdeutschen
Bundeslandern aufgrund der sozialistischen Vergangenheit generell kritischer gesehen
werden. Dies kdnnte im ungtinstigsten Fall ein Umfeld fiir eine Radikalisierung in Richtung
Anti-Islam schaffen.

Die vierte Hypothese beschéftigt sich mit der entwicklungspsychologischen Phase der
Adoleszenz bzw. Postadoleszenz: Gerade in dynamischen Lebensbedingungen befindliche
Jjunge Erwachsene sind besonders anfdllig fur Radikalisierung. (Sozial-)Psychologische Stu-
dien zeigen, dass Adoleszenz an sich bereits einen Risikofaktor fur Radikalisierung dar-
stellt. So wird die Jugend als eine Phase der Turbulenzen und der Reorganisation be-
schrieben (Campelo et al. 2018, S. 8). Fir manche Jugendliche bedeuten die in dieser Zeit
erfolgende Ablésung von den Eltern und das Finden einer eigenen Identitat einen Verlust
an Sicherheit und manchmal auch Angst vor Einsamkeit bzw. davor, verlassen oder im
Stich gelassen zu werden. Diese Erfahrungen sind gerade in der Zeit der Identitatsausbil-
dung von besonderer Durchschlagskraft (Scherr 2009; Krtiger und Grunert 2010; Liebsch
2012; Hurrelmann und Quenzel 2016; Erikson 2017; Lange et al. 2018). Teil einer radikalen
Gruppe zu sein, kann Jugendlichen und auch gerade in den identititsbildenden Uber-
gangsprozessen ins Erwachsenenleben ein Geflhl von Zugehorigkeit, Bedeutung und
auch eine Art Trost vermitteln. Zudem wirken die beschriebenen Prozesse der Social Iden-
tity Theory als Hilfe fir die Ausbildung von Selbstvertrauen und das Gefuhl Kontrolle Gber
sein Leben zu besitzen. Dies kann auch auf junge Menschen zutreffen, die sich (aus-
schlieBlich) im Internet radikalisieren:

In diesem quasi-6ffentlichen und halbprivaten Raum gewinnt eine Dimension
eine besondere Bedeutung, die man antianomisch nennen mag. Sie gibt dem
Internetnutzer das Gefuhl, zu einer ,verschworenen Gemeinschaft” zu geho-
ren, mag sie auch virtuell sein. Zahlreiche Individuen, die unter der Anomie
und Destrukturierung sozialer Bindungen leiden, finden im dschihadistischen
Netz eine Gemeinschaft, deren Anziehung umso gréBer ist, als sie ein intensi-
ves Zugehorigkeitsgefuhl vermittelt — das Gefiihl, das Dasein gewinne einen

29



neuen Sinn im Kampf gegen einen durchtriebenen Feind (den Westen).
(Khosrokhavar 2016, S. 98)

Ahnliche Motive fiir ihren Szeneeinstieg nennen auch Jugendliche, die sich in Richtung
Rechtsextremismus radikalisieren. Demnach suchen sie insbesondere nach einem Netz-
werk bzw. einer Gemeinschaft, die emotionalen und sozialen Schutz sowie Anerkennung
und Rackhalt verspricht (Lutzinger und Kraus 2010, S. 44; Fahrig 2020, S. 340).

In einer jungeren Studie untersuchen Kaddor et al. (2019) Islamfeindlichkeit speziell unter
Jugendlichen. Sie kommen zu dem Schluss, dass viele junge Menschen zwar Allgemein-
wissen zum Islam aufweisen, allerdings haufig keinen Einblick in die vielféltigen Lebens-
welten von Muslim:innen in Deutschland haben. Die Autoriinnen betonen, dass dieses
generalisierte Wissen (im Gegensatz zur Kenntnis der Lebensrealitaten) muslimfeindliche
Einstellungen nicht mindert, sondern sogar beférdern kann. Interessant ist auch ihr Be-
fund, dass Jugendliche, die selbst religios sind und denen ihr eigener Glaube wichtig ist,
dem Islam tendenziell negativer gegentberstehen als andere. Dies korrespondiert aller-
dings nicht mit Befunden, dass, wie oben beschrieben, (mehrheitlich konfessionslose)
Ostdeutsche islamfeindlicher eingestellt sind als die (Uberwiegend konfessionsgebunde-
nen) Westdeutschen. Wie genau Jugend mit Islamfeindlichkeit und Radikalisierung zu-
sammenhangt und welche Rolle Religion dabei spielen kdnnte, bleibt insofern eine noch
an vielen Stellen offene Frage, der wir im Rahmen des Projekts nachgehen wollen.

Die funfte Hypothese thematisiert ebenfalls den Zusammenhang von Religiositat und Ra-
dikalisierung, fokussiert dabei jedoch die positive Wirkung, die Religion z.B. in der Pra-
vention, Intervention oder auch der Deradikalisierung von politischem bzw. religisem
Extremismus haben kann: Gerade auch (liberale) religiése Gemeinschaften sind durch ihren
Fundus an Sozialkapital und die bestehenden Gelegenheitsstrukturen in der Lage, Radika-
lisierungsprozessen entgegenzuwirken.

Auch zur Vorurteile abbauenden bzw. menschenfeindlichen Einstellungen vorbeugenden
Wirkung einer eher liberalen Religiositat gibt es bereits mehrere Publikationen (z.B.
Burch-Brown und Baker 2016; Rebenstorf 2018; Pickel et al. 2020a; Pickel et al. 2020b).

So setzt sich Batson (2013) mit dem Zusammenhang von Religion, Toleranz und univer-
sellem Mitgefuhl auseinander, Beck (2008) thematisiert ebenso wie Weingardt (2007) ne-
ben dem Gewaltpotenzial von Religionen auch deren Friedensfahigkeit, und Huber und
Yendell (2019) stellen sogar einen immunisierenden Effekt christlicher Religiositat auf
rechtspopulistische und rechtsextreme Einstellungen in Ostdeutschland fest. Mit
.Xenosophia and Religion. Biographical and Statistical Paths for a Culture of Welcome”
legten Streib und Klein (2018) ein umfangreiches Werk Uber die positive Wirkung von

30



Religiositat auf den Abbau von Vorurteilen und fur das Schaffen einer Willkommenskultur
gegeniber Geflichteten und Migrantiinnen in Deutschland vor.

Bei der Priifung dieser Hypothese wollen wir insbesondere das Konzept des Sozialkapitals
von Putnam (2001; 2010) berticksichtigen. Dies bezieht sich auf Kontakte zwischen Indivi-
duen bzw. auf soziale Netzwerke und auf die Regeln der Gegenseitigkeit und Vertrauens-
wirdigkeit, die diese auszeichnen. So bieten religidse Gemeinschaften z. B. durch die
Maoglichkeit zum sozialen Engagement fur Gefluchtete oder auch durch Veranstaltungen
zum interreligiésen Dialog Gelegenheitsstrukturen fur Kontakte mit Muslim:innen. Im
Zuge dieser Kontakte kdnnten gemal der Kontakthypothese bestehende Vorurteile ab-
gebaut werden, was wiederum moglichen Radikalisierungsprozessen entgegenwirken
wurde.

In unserem Projekt méchten wir die aufgezeigten Forschungslicken, z.B. zu den Zusam-
menhangen zwischen Fundamentalismus, politischem Extremismus und Gewalt (Koop-
mans 2015, S. 53) und zu den Bezligen zwischen Jugend, muslimfeindlichen Einstellungen
bzw. feindlichen Einstellungen gegentiber ,dem Westen” und Radikalisierung, aufnehmen
und einen Beitrag zu deren SchlieBung leisten. Besondere Aufmerksamkeit wollen wir
dabei auf die Wirkung von Religion bzw. Religiositat fur Radikalisierungsprozesse richten.
So kénnen sie eine bestarkende Wirkung besitzen, allerdings kann die Einbindung in re-
ligiose Gemeinschaften auch Radikalisierung entgegenwirken.

2.6 Die Rolle von sozialen, religiésen und theologischen Umfeldfaktoren bei der
Radikalisierung junger Muslim:innen (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin
Miicke)

Auch das Teilprojekt von Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan und Marvin Miicke (Universitat Osnab-
rtck) widmet sich der Frage nach sozialen, religiésen und theologischen Umweltfaktoren
in der Radikalisierung jugendlicher und post-adoleszenter Muslim:innen. Im Fokus steht
dabei die Frage, inwiefern der Islam ein Faktor in der Radikalisierung darstellt — auch wird
die Rolle sozialer Umweltfaktoren in der Radikalisierung diskutiert. Zudem werden die
Diskussionen zu Beziehungen zwischen Konversion und Radikalisierung nachgezeichnet.
Darin wird erkennbar, dass unter Konvertitiinnen ein besonderes Radikalisierungspoten-
tial wahrgenommen wird.

Die Frage nach Religion als Faktor der Radikalisierung ist in der Forschung seit langer Zeit
umstritten (Aslan et al. 2018; Kiefer 2020; Roy 2006; Kepel 2017; Roy 2009). In der Radika-
lisierungsforschung kénnen dabei zwei zueinander entgegengesetzte Lager ausgemacht

31



werden. Auf der einen Seite besteht die Annahme, dass der Islam sich radikalisiert hat
und eine bestimmte Lesart des Islam zu einer Radikalisierung fuhren kénnte. Auf der an-
deren Seite steht die Sichtweise, dass der Islam keinen ursachlichen Faktor in der Radika-
lisierung darstellt. Vielmehr sind soziale, jugendkulturelle und biografische Faktoren ent-
scheidende Radikalisierungsfaktoren.

Vertreter:innen der ersten These behaupten nicht, dass der Islam an sich zu Radikalisie-
rung fuhrt. Dennoch sehen sie eine Radikalisierung des Islams als ausschlaggebend fur
Radikalisierungsprozesse an. Der franzdsische Soziologe Gilles Kepel ist der Ansicht, dass
sich der Islam zunehmend radikalisiert hat (2017). Islamistische Gruppen wie die Muslim-
bruder, Tablighi Jamaat oder Salafisten wirden zunehmend um Deutungshoheit Gber
den gesamten Islam kdmpfen (Kepel 2017, S. 197). Laut Kepel seien urbane abgeschottete
islamische Milieus, wie sie in Belgien oder Frankreich vorzufinden seien, der Ursprung
islamistischen Terrorismus (Kiefer 2020, S. 15). Dass eine Radikalisierung des Islams mdg-
lich ist, bekraftigt Pfahl-Traughber (2007). Ihm nach bestinde eine ,Islamismuskompati-
bilitat” des Islams, wonach eine islamistische Deutung des Islams, eine durchaus mogliche
Auslegung der islamischen Ursprungsquellen (Koran und Sunna) darstelle. Mit Blick auf
eben diese Quellen sei es nicht moglich den Islamismus als unislamisch abzutun. In wei-
teren nationalen und internationalen Studien wird der Frage nach der Relevanz islamisti-
scher Ideologien als Ursache von Radikalisierungsprozessen nachgegangen (Holbrook
und Horgan 2019; Goertz 2020). Fur Goertz (2020) spielt die Ideologie des Islamismus,
neben radikalen Angeboten im Internet und dem islamistischen Milieu eine entschei-
dende Rolle. Man kénne den Erfolg islamistischer Gruppen, der Gber Landergrenzen hin-
aus bestehe und somit in Gesellschaften mit unterschiedlichen sozialen und 6konomi-
schen Strukturen vorzufinden sei, nicht ohne einen Ruckgriff auf die Wirkmachtigkeit der
|deologie erklaren (Goertz 2020, S. 183). Dawson (2017) kritisiert aus dieser Perspektive
Studien, in denen dem Islam bzw. dem Islamismus keine entscheidende Rolle in der Ra-
dikalisierung zugeschrieben wird, weil die Forschenden durch ihren sakularen Blickwinkel
a priori die Relevanz von Religion als gering erachten wirden.

Die genannten Studien schreiben dem Islamismus eine wichtige Rolle in der Radikalisie-
rung jugendlicher und post-adoleszenter Muslim:innen zu. Sie sind jedoch eher eine Min-
derheit in der Literatur. Die momentan vorherrschende These unter Forschenden und
Praventionsakteuren ist eher, dass der Islam an sich keinen oder einen geringen ursach-
lichen Faktor in der Radikalisierung darstellt (Kiefer 2020; Kiefer et al. 2018; Toprak und
Weitzel 2019; Nordbruch 2016; Veldhuis und Staun 2009). Stattdessen bestehe ein instru-
mentelles Verhaltnis zwischen dem Islam und Gewaltaustibung (Kiefer 2020). Der franzo-
sische Politikwissenschaftler Oliver Roy versteht den gewalttatigen Islamismus unserer
32



Zeit nicht als Fortsetzung einer islamischen Tradition, sondern als eine moderne Reaktion
auf die Verwestlichung und Sakularisierung des Islams (Roy 2006). Nach Roy lagen die
Grunde fur eine Radikalisierung in den schwierigen sozialen und ékonomischen Umstan-
den, in denen sich viele franzosische Migrantiinnen und Kinder von Migrant:iinnen wie-
derfanden. Ein radikales Islamverstandnis ist seiner Auffassung nach weniger ein Ausldser
der Radikalisierung als vielmehr eine Ausdrucksform von Unzufriedenheit und Protestver-
halten.

Auch in der deutschsprachigen Forschung Uberwiegt gegenwartig die These, dass ein
komplexes Zusammenspiel einer Vielzahl individueller, sozialer, psychologischer und ge-
sellschaftlicher Faktoren (Veldhuis und Staun 2009, S. 62) zu einer Radikalisierung flihren
konnten. Einzelne Radikalisierungsprozesse wirden dabei immer individuell verlaufen
(Ceylan und Kiefer 2018, S. 6). Als Faktoren, die eine Person anfallig fur Radikalisierungs-
versuche machen konnten, sind — wie bereits erwahnt - insbesondere Ausgrenzungs- und
Diskriminierungserfahrungen (Sirseloudi 2012; Nordbruch 2016; Al Raffie 2013;
Bundeszentrale fir politische Bildung 30.8.2019) sowie kritische Lebensereignisse (Kiefer
2020, S. 20; Srowig et al. 2018, S. 6; Veldhuis und Staun 2009, S. 63; Toprak und Weitzel
2019, S. 156) zu nennen. Gerade kritische Lebensereignisse gelten gegenwartig als eine
besonders gute Erklarung fir Radikalisierungsprozesse (Srowig et al. 2018, S. 6; Kiefer
2020). Demnach kénnten einschneidende Lebensereignisse, wie der Tod eines Bekannten
oder das standige Scheitern in der Berufswelt, mégliche Ausléser einer Radikalisierung
darstellen, wenn die Personen nicht tUber ausreichende Bewaltigungsressourcen verflige
(Kiefer 2020).

Beflrworter dieses Lagers fihren an, dass viele Biographien islamistischer Terroristen sich
bereits vor der Tat durch Delinquenz und Kriminalitdt auszeichneten (Neumann und Basra
2016; Er 2020). So sei z.B. der Attentater Anis Amri vor dem Anschlag am Berliner Breit-
scheidplatz im Dezember 2016 mehr durch Drogenkonsum und kriminelle Tatigkeiten als
durch religidse Frommigkeit aufgefallen (Logvinov 2017, S. 6).

Als weiteres Argument fur die Bedeutung individueller, sozialer, psychologischer und ge-
sellschaftlicher Faktoren in der Radikalisierung wird angefihrt, dass Menschen aus dem
islamistischen Milieu meist Gber nur sehr rudimentares religiéses Wissen verfligen wirden
(Holbrook und Horgan 2019, S. 4). Laut einer Studie von Osnabrtcker Forschern, die ein
salafistisch-jihadistisches Chatprotokoll ausgewertet haben, trifft diese Vermutung tat-
sachlich zu (Kiefer et al. 2018, S. 56). Es bleibt jedoch moglich, dass es neben den gering-
ideologisierten Personen auch hochideologisierte Fihrungspersonen in islamistischen
Gruppen mit besseren religidsen Kenntnissen gibt.

33



Ausgehend von der Annahme, dass Radikalisierung vor allem soziale, psychologische und
gesellschaftliche Grinde hat, ergibt sich ebenfalls die Méglichkeit radikale Ideologien wie
den Salafismus in Deutschland als eine jugendkulturelle Bewegung zu verstehen (El-
Mafaalani 2014; Leonhard 2016). Bei dieser Sichtweise wird die Attraktivitat radikaler Grup-
pen fir Jugendliche in den Vordergrund gestellt. Demnach wirden radikale Bewegungen,
sowie radikale Gruppierungen vor allem jugendspezifische Bedurfnisse nach Zugehorig-
keit, Provokation und Abgrenzung befriedigen (Ceylan und Kiefer 2018, S. 47; Dantschke
2017; Yuzva Clement 2020, S. 122). Ein besonderes Attraktivitatsmerkmal stelle die ,ethni-
sche Blindheit” salafistischer Gruppen dar, die gerade fur Jugendliche, die Ausgrenzungs-
erfahrungen erlebt haben, attraktiv erscheinen kédnnten (Ceylan und Kiefer 2013, S. 75).
Bedurfnisse wie Abgrenzung von der Mehrheitsgesellschaft konnten z.B. durch das Tra-
gen bestimmter Kleidung oder den Gebrauch religioser Floskeln befriedigt werden
(Ceylan und Kiefer 2018, S. 27).

Obwohl weitgehend Einigkeit besteht, dass Radikalisierung als ein multifaktorielles Pro-
zessgeschehen aufgefasst werden muss, bestehen noch immer grundlegende Fragen in
der Forschung (Kiefer 2020, S. 19). Es wird diskutiert welche Faktoren in Radikalisierungs-
prozessen wirksam sind und wie diese zu gewichten sind. Des Weiteren ist nicht abschlie-
Bend geklart, wie und in welchem AusmaR sich diese Faktoren miteinander verschranken.
Auch gibt es Diskussionen zu der Frage, inwiefern Radikalisierung ein passageres Phano-
men darstellt oder zu irreversiblen statischen Haltungen fuhrt. Das Teilprojekt von Prof.
Dr. Dr. Rauf Ceylan und Marvin Micke geht diesen Fragen nach in dem es versucht mit-
hilfe von biografischen Interviews Radikalisierungsprozesse zu rekonstruieren.

Die hier aufgerissene Debatte um Religion als Faktor der Radikalisierung findet in
Deutschland besonders auch in Bezug auf die Praventions- und Deradikalisierungsarbeit
statt. Publikationen von Praventionsakteuren mit Praxiserfahrung bestarken die An-
nahme, dass der Islam eine den sozialen Umweltfaktoren untergeordnete Rolle spielt
(Toprak und Weitzel 2019; Micke 2016; EI-Mafaalani et al. 2016; Nordbruch 2016; Er 2020).
Dies bedeutet fur die Praventions- und Deradikalisierungsarbeit, dass der Fokus praven-
tiver und intervenierender MaBBnahmen nicht primar auf dem Entkraften theologischer
Argumentationen liegen sollte, sondern eher auf der Bearbeitung der zugrunde liegen-
den sozialen Problemlagen.

Neben den zwei zuvor beschriebenen Standpunkten bezlglich Religion als Faktor der
Radikalisierung sind auch Mittelpositionen denkbar, die keinen Widerspruch zwischen den
oben beschriebenen Perspektiven sehen. Hier sei zuerst einmal der amerikanische Sozi-
ologe Juergensmeyer zu nennen. Nach Juergensmeyer ist Religion kein ursachlicher

34



Faktor fur Gewalt (Juergensmeyer 2017, S. 14). Dennoch kann religidse Sprache einen ur-
springlich nicht-religiosen Konflikt entlang religidser Bruchlinien erscheinen lassen und
dadurch beeinflussen (Juergensmeyer 2017, S. 19). Mit solch einer Religionisierung nimmt
ein Konflikt einen religidsen Mantel an, der ihn qualitativ von nicht-religidsen unterschei-
det. Eine weitere Perspektive auf die Frage nach Religion in der Radikalisierung bietet ein
konstruktivistischer Ansatz an. Hiernach ware nicht so sehr relevant, ob eine Person Uber
theologisch ,korrektes” Wissen verfugt, sondern vielmehr wie religidses Verstandnis aus
der Sicht des Glaubigen entsteht und sein Handeln beeinflusst (Logvinov 2017, S. 25;
Larsen 2020, S. 412; Holbrook und Horgan 2019, S. 7). Aslan et al. sprechen in diesem
Sinne von ,Doing Salafismus” womit sie die taglichen Konstruktionsprozesse meinen, mit-
hilfe derer eine salafistische Identitat erzeugt wird (Aslan et al. 2018, S. 62).

Neben der Frage von Religion als Faktor in der Radikalisierung werden auch Fragen nach
den Orten religidser Radikalisierung in der einschlagigen Forschungsliteratur diskutiert.
Bezlglich der Frage, inwiefern Moscheen radikalisierungsférdernd sein kédnnen, kommen
Forschende zu unterschiedlichen, aber nicht zwangsweise widersprtchlichen Ergebnis-
sen. Auf der einen Seite wird einzelnen salafistischen Moscheen eine wichtige Rolle in der
Radikalisierung Jugendlicher zugesprochen (Aslan et al. 2018, S. 247), wobei laut Logvinov
die Anzahl solcher Moscheen in Deutschland in den letzten Jahren jedoch zurlickgegan-
gen sei (Logvinov 2017, S. 14). Auf der anderen Seite wird argumentiert, dass Prediger
oder Glaubige mit extremen Ansichten in den meisten Moscheen nicht akzeptiert wirden
und sich daher selbststandig als Laienprediger betatigen mussten (Kiefer et al. 2018, S. 37).
Dieser Ansicht nach kdnnten Moscheen eher als wichtige Partner in der Praventionsarbeit
verstanden werden (Ceylan und Kiefer 2016; Charchira 2017). Eine Einbindung der Mo-
scheegemeinden in die Praventionsarbeit kénnte auch helfen Stigmatisierung gegentber
den muslimischen Communitys entgegenzuwirken (Charchira 2017, S. 314). Gleichzeitig
musste im kommunalen Raum jedoch klar kommuniziert werden, welche Moscheege-
meinden in den jahrlichen Verfassungsschutzberichten vorkommen, um eine Kooperation
mit radikalen oder ideologisch problematischen Gemeinden auszuschlieBen.

Des Weiteren wird in der Radikalisierungsforschung die Rolle des radikalen Milieus disku-
tiert (Malthaner und Waldmann 2014). So zeigen einige Studien biografischer Radikalisie-
rungsverlaufe, dass die peer-group bzw. Kontakte mit Bekannten oder Freunden haufig
den Kontext einer Radikalisierung darstellen (Logvinov 2017, S. 17; Kleinmann 2012, S. 288;
Wiktorowicz 2005, S. 93). Gerade die bereits vorhandene Vertrauensbeziehung zwischen
Familienmitgliedern oder Freunden kénne hier ein wichtiger ermdglichender Faktor sein
(Logvinov 2017.). Die Relevanz von radikalen Milieus zeige sich auch daran, dass es ver-
einzelte salafistische und islamistische Cluster in deutschen Stadten gabe, die sich um
35



einen charismatischen Prediger bilden wirden (Goertz 2020, S. 192). Zu nennen waren
hier auch Ausreisegruppen wie die ,Lohberger Brigade”.

Ein weiterer Fokus in der Radikalisierungsforschung liegt in dem Zusammenhang von
Konversion und Radikalisierung. Die Uberproportional hohe Anzahl von Konvertitiinnen
unter Syrienausreisenden bzw. Foreign Fighters (BKA 2016, S. 17; Schuurman et al. 2016,
S. 8-9; van San 2015, S. 47), sowie die prominente Rolle, die Konvertiten in der salafisti-
schen Szene spielen (Ceylan 2018, S. 203), wirft die Frage auf, ob Konvertiten besonders
anfallig fur Radikalisierung sind. Hierzu muss erst einmal festgehalten werden, dass die
Datenlage beztglich dieses Zusammenhangs schwach ist und es weiterer Forschung be-
darf (van San 2015, S. 54; Schuurman et al. 2016). Es gibt dennoch gentigend Grund zur
Annahme, dass Konvertitiinnen im Verhaltnis zu ihrem Anteil an der Gesamtbevolkerung
der Muslime Uberproportional haufig in islamistischen Gruppierungen vertreten sind.
(Schuurman et al. 2016). In der Literatur wird eine Vielzahl von Griinden genannt, die aber
nur teilweise empirisch fundiert sind. So wird z. B. angenommen, dass Konvertitinnen
besonders eifrig in der Religionsaustibung seien, da sie ihren neuen Glauben vor sich,
ihren neuen Glaubensbridern und Gott beweisen mussten (Klari¢ 2009, S. 38-39). Zudem
seien Konvertiten besonders anfallig fur Radikalisierungsversuche, da sie durch ihre reli-
gidse Unkenntnis leicht zu manipulieren seien (Uhlmann 2009, S. 32; Schuurman et al.
2016, S. 11). Am Ende des Tages bedarf es weiterer qualitativer und quantitativer For-
schung Uber den Zusammenhang von Konversion und Radikalisierung. So untersucht das
Teilprojekt von Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan und Marvin Micke inwiefern das religidse Selbst-
verstandnis junger Konvertit:innen von Nicht-Konvertit:innen abweicht und leistet somit
einen wichtigen Beitrag zu dieser Fragestellung, indem es die entsprechenden Licken
schlieft.

Mit Blick auf die Co-Radikalisierung werden in der entsprechenden Literatur haufig zwei
Verstandnisse identifiziert. Inwieweit diese als getrennt betrachtet werden sollten, gilt es
zu klaren. Auf der einen Seite wird Co-Radikalisierung als gegenseitige Radikalisierung
verstanden, die aus der Interaktion verschiedener Gruppen oder Personen in einer Ge-
sellschaft resultiert. Hier sind die bereits angefihrten Diskriminierungs- und Ausgren-
zungserfahrungen zu nennen. Es besteht weitgehend Einigkeit in der Forschung, dass
solche Erfahrungen als Erklarung fur eine Radikalisierung zu unspezifisch sind (statt vieler
Dalgaard-Nielsen 2010, S. 801). Erst wenn islamistische Gruppierungen die Erfahrungen
aufgegriffen und dabei religiés deuten, kénnen sie fir Radikalisierungsprozesse relevant
werden (Wiktorowicz 2005). In Bezug auf das Phanomen der Co-Radikalisierung sind auch
Studien zu finden, die die gegenseitige Abhangigkeit von rechtsextremen Gruppierungen
und Islamisten auf der narrativen Ebene untersuchen (Busher und Macklin 2015; Bartlett
36



und Birdwell 2013; Ebner 2027; Fielitz et al. 2018; Sirseloudi und Reinke de Buitrago 2017).
Diesen Studien zufolge wirden beide Gruppen ihr Feindbild im jeweils anderen bestatigt
sehen und somit sich und ihr Handeln gegenseitig legitimieren.

Ein zweites Verstandnis von Co-Radikalisierung kann ebenfalls in der Radikalisierungsfor-
schung identifiziert werden. Diesem Verstandnis nach handelt es sich um Co-Radikalisie-
rung, wenn staatliche oder sicherheitsbehérdliche MaBBnahmen zur Extremismus- oder
Terrorbekampfung als unintendierte Konsequenz eine Radikalisierung erst auslésen oder
bestarken (Logvinov 2017, S. 11). Hier findet also eine Radikalisierung als Resultat eines
Versuchs Radikalisierung zu verhindern statt, wobei bei dem zuerst genannten Co-Radi-
kalisierungsverstandnis eine solche Absicht nicht besteht.

3 Effekte der Radikalisierung auf die Demokratie (Prof. Dr.
Susanne Pickel & Cemal Oztiirk)

Jenseits der Intergruppenbeziehungen und den vielfaltigen Grinden, die der Radikalisie-
rung zugrunde liegen, kann nicht ausgeschlossen werden, dass von den (Co-)Radikalisie-
rungsprozessen Effekte auf die politische Kultur in der Bundesrepublik ausgehen. Was ist
aber politische Kultur und wie kénnte sich die Co-Radikalisierungsprozesse auf letztere
auswirken? Die Erforschung politischer Kultur(en) (statt vieler Fuchs 2007; Norris 2011; Pi-
ckel und Pickel 2016; 2020; 2021) zielt darauf ab empirisch-analytische Aussagen Uber die
Verankerung des politischen Systems in der Gesellschaft vorzunehmen. In den Mittel-
punkt ricken somit die die Einstellungen und Werteorientierungen der Blrger:innen ge-
genlber politischen Objekten des politischen Systems. Die paradigmatische Annahme
des Forschungsansatzes lautet, dass die politische Kultur einer Gesellschaft die Stabilitat
eines politischen Systems fordern, aber eben auch gefdhrden kann.

Entscheidend fir die Stabilitat des politischen Systems ist die Kongruenz zwischen den
Strukturen des politischen Systems und der politischen Kultur der Gesellschaft. Vice versa
kann einem politischen System in Abwesenheit von zumindest positiv-neutralen Haltun-
gen der Bevolkerung im Krisenfall der Zusammenbruch drohen (Almond und Verba 1963;
Eckstein 1965; Lipset 1981; Pickel 2020). Was aber sind die Charakteristiken einer demo-
kratischen politischen Kultur? Welche Einstellungen und Werteorientierungen sorgen da-
fur, dass demokratische Institutionen adéquat funktionieren kénnen? Die Liste ist lang,
auf einer basalen Ebene bedarf es jedoch eine gewisse Identifikation mit der politischen

Gemeinschaft. Ohne ein kollektives Zugehorigkeitsgefiihl und wechselseitigen Loyalitat
37



zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft fehlt der politischen Ordnung der bindende
Kitt (Easton 1965; Norris 2011; Westle und Gabriel 2009). Als eine weitere zentrale Grund-
voraussetzung gelten zu dem positiv-unterstitzende Haltungen gegenuber der Demo-
kratie als Staatsform. Diese entspringen dem Glauben an die Legitimitét der Demokratie
als politisches Ordnungssystem und der Internalisierung ihrer grundlegenden Normen und
Werte (z. B. ihre Pluralitatsnormen und die Freiheits- und Gleichheitsversprechen der frei-
heitlich-demokratischen Grundordnung) (Diamond 1999; Lipset 1981; Przeworski 1991). Als
weiterer Stabilitatsanker wird ein gewisses Wohlwollen der Blrger:innen gegeniber den
real existierenden Strukturen des demokratischen Systems angesehen (Ruck et al. 2020).
Letzteres kann am Vertrauen gegentiber dem Institutionensystem (z. B. Parteien, Legisla-
tive, Exekutive und Judikative) bemessen werden und ist seinerseits davon abhangig, dass
die Burger:innen zur Einschatzung gelangen, dass das Regierungshandeln der Amtstrager
auf das Gemeinwohl ausgerichtet ist (Pickel 2021)

Unter der Annahme, dass die zuvor beschriebenen (Co-)Radikalisierungsprozesse zu ei-
ner Erosion der demokratischen politischen Kultur in gesellschaftlichen Submilieus bei-
tragen konnen, werden in dem Teilprojekt von Prof. Dr. Susanne Pickel und Cemal Oztiirk
vier forschungsleitende Hypothesen eine Plausibilitadtiberprifung unterzogen.

Die erste Hypothese setzt auf der Ebene der politischen Gemeinschaft an: Bedrohungs-
wahrnehmungen gegendber als fremd bedugten Muslim:innen beglinstigen die Identifika-
tion mit einer ethnisch-exkludierenden politischen Gemeinschaft. Das Unterstitzungsob-
jekt der politischen Gemeinschaft gilt in den Konzeptualisierungen der politischen Kultur-
forschung als die diffuseste Quelle der Unterstiitzung eines politischen Systems (Easton
1965; Norris 2011; Pickel & Pickel 2016). Betont werden muss dabei allerdings auch, dass
die Bedeutung und empirische Erfassung dieses politischen Objektes sowohl theorieim-
manent als auch mit Blick auf seine Operationalisierung hochst umstritten ist (u.a. Fuchs
2002; Westle 2010).

Abstrakt umfassen Einstellungen zur politischen Gemeinschaft ein subjektives Gefuhl der
Zugehorigkeit zu Nation sowie eine wechselseitige Identifikation der Staatsburger:innen
— und so nutzt Norris (2011) patriotische Einstellungen und den Nationalstolz der Bdr-
ger:innen zur Erfassung dieses politischen Unterstitzungsobjektes. Hierbei macht Norris
(2011) deutlich, dass die ,imaginierte Gemeinschaft der Nation" (Anderson 2005) in ver-
schiedenen Gesellschaften unterschiedlich ausbuchstabiert werden: Es kdnnte idealty-
pisch zwischen ethnischen (basierend auf atavistisch anmutenden Kriterien wie ,Blut und
Herkunft”) und zivilen (basierend auf modernen Staatsbirgerschaftskonzepten) nationa-
len Identitaten differenziert werden. Eine Reflexion, dass insbesondere ethnische

38



Spielarten des Nationalismus mit demokratischen Prinzipien und Normen in den Konflikt
geraten kénnen (siehe Erhardt et al. 2012), sucht man bei Norris (2011) vergeblich. Dies ist
nicht ohne Kritik geblieben. Westle (2010) hebt kritisch hervor, dass nicht abschlieBend
geklart ist, welche Art und Intensitat der Unterstitzung der politischen Gemeinschaft mit
einer demokratischen politischen Kultur vereinbar ist. Fuchs (2002) schlieBt die politische
Gemeinschaft in seiner Konzeptspezifikation der politischen Kultur sogar bewusst aus: Es
sei nicht die Identifikation mit der nationalen politischen Gemeinschaft, sondern die Bin-
dung an demokratische Werte, die relevante prodemokratische Verhaltensweisen be-
glnstigen. Pickel und Pickel (2016) behalten das politische Objekt der politischen Gemein-
schaft in ihrer Konzeptspezifikation bei, machen aber deutlich, dass sich dieses theoreti-
sche Konstrukt — gerade in einer Einwanderungsgesellschaft wie Deutschland — auf eine
|dentitatsempfinden mit einer multiethnischen Gemeinschaft beziehen muss.

In der Literatur finden sich einige Hinweise fir die Plausibilitat der ersten forschungslei-
tenden Hypothese. Wegscheider und Nezi (2021) widmen sich in ihrer empirischen Ana-
lyse den Triebfaktoren konkurrierender Staatsburgerkonzeptionen européischer Bur-
gerinnen. Letztere geben Auskunft darlber, welche Selbstkonzeption den nationalen
Kollektividentitaten zugrunde liegen und welche symbolischen Grenzziehungen fur die
Zugehorigkeit zur Nation geltend gemacht werden (siehe auch Brubaker 1992). Ahnlich
wie Norris (2011), kommen Wegscheider und Nezi (2021) zu dem Ergebnis, dass idealty-
pisch zwischen einer ethnischen und Zzivilen Staatsbuirgerschaftskonzeption differenziert
werden kann. Ethnische Staatsbirgerschaftskonzeption folgen dem jus sanguinis-Prinzip
und zeichnen sich durch die Beflrwortung fixierter, unveranderlicher Attribute aus, bei
denen nativistische Merkmale wie Ethnizitdt und nationale Abstammung Uber die Staats-
burgerschaft entscheiden. Zivile Staatsblrgerschaftskonzeptionen wiederum folgen dem
Jus soli-Prinizip. Uber die Vergabe der Staatsbulrgerschaft sollen der Respekt vor nationa-
len politischen Institutionen und Gesetzen sowie eine gewisse Bereitschaft zur Assimila-
tion entscheiden. So verlangen Beflrworter ziviler Staatsbirgerschaftskonzeptionen eine
Adaption an die kulturellen Traditionen und das Erlernen des nationalen Sprachge-
brauchs. Wegscheider und Nezi (2021) zeigen, dass Menschen, die Fremdgruppen nicht
vertrauen (dies sind auch Menschen mit anderer Religionszugehdrigkeit) und sich durch
Menschen mit Einwanderungsgeschichte bedroht fuhlen, fur ethnisch-exkludierende
Konzeptionen der politischen Gemeinschaft besonders empfanglich sind. Bedrohungs-
perzeptionen gegentiber Menschen mit Einwanderungsgeschichte stehen allerdings auch
in einem Zusammenhang mit zivilen Staatsburgerschaftskonzeptionen —was daftirspricht,
dass sich die ethnischen und zivilen Staatsburgerschaftskonzeptionen nicht gegenseitig

39



ausschlieBen. Viele Burger:innen beflrworten beide Prinzipien gleichermallen. Zu einem
sehr ahnlichen Ergebnis kommen Simonsen und Bonikowski (2019).

In fast allen untersuchten europaischen Gesellschaften beginstigen Staatsburgerschafts-
konzeptionen, die auf ethnisch-askriptiven Merkmalen beruhen, ablehnende Haltungen
gegenuber Muslim:innen. Im Umkehrschluss kann daraus allerdings nicht geschlossen
werden, dass zivile Staatsbirgerschaftskonzeptionen ein Garant fur tolerantere Einstel-
lungen darstellen. Auch die vordergriindig zivilen Grenzziehungen der politischen Ge-
meinschaft haben einen exkludierenden Charakter. Der Grund hierfur ist, dass Muslim:in-
nen in gangigen Diskursen als eine Gefahr fur liberale Errungenschaften der Gesellschaft
(z. B. fur die Gleichheit der Geschlechter) geframt werden. Antimuslimische Sentimente
sind deshalb nicht nur ein Charakteristikum von Wahler:innen rechtspopulistischer Par-
teien, die offen fiir nativistische Grenzziehungen werben (Betz 2016; Hafez 2014; Oztuirk
und Pickel 2019; Pickel 2018; Pickel und Yendell 2018; Zuquete 2008), sondern auch im
(vermeintlich) liberalen Mainstream europaischer Gesellschaften anschlussfahig (Hafez
2013; Kallis 2018). Restimierend lasst sich festhalten, dass die erste forschungsleitende Hy-
pothese im bisherigen Forschungsstand immer wieder plausibilisiert werden konnte. /n-
dividuen, die Muslim:innen als Bedrohung wahrnehmen, prdferieren eine ethnisch-exkludi-
erende Gemeinschaft. Die Desiderate dieser Studien legen jedoch eine theoretisch-kon-
zeptionelle Schieflage der politischen Kulturforschung deutlich offen: Die Frage, wie kol-
lektive Zugehorigkeitsgefihle und Loyalitaten der Gesellschaftsmitglieder gestaltet sein
mussten, damit sie nicht mit grundlegenden Normen und Werten der Demokratie in Kon-
flikt geraten, hat die politische Kulturforschung zu lange vernachlassigt (Fuchs und Roller
2016; Westle 2010). Allerdings zeichnet sich ein Minimalkonsens ab: Damit die Loyalitats-
beziehungen der Gesellschaftsmitglieder nicht mit demokratischen Grund- und Metanor-
men in Konflikt geraten, bedarf es unter den Blirger:innen eine wechselseitige Anerken-
nung als Freie und Gleiche (Habermas 1996). Dies ist das Fundament eines friedlichen und
toleranten Miteinanders in einer diversen Gesellschaft und Grundbedingung um ,ohne
Angst verschieden sein” (Adorno 1951) zu kénnen. Passend hierzu wurde kirzlich die Of-
fenheit fur Diversitat (gemessen am Vertrauen in Menschen mit anderer Nationalitat und
Religionszugehdrigkeit) als wichtigstes politisch-kulturelles Fundament moderner Demo-
kratien herausgestellt (Ruck et al. 2020).

Mit der zweiten forschungsleitenden Hypothese rickt die Ablehnung von demokrati-

schen Werten und Grundnormen in den Fokus. Die Annahme lautet: Gruppenbezogene

Vorurteile gegen Muslim:innen und Aversionen gegentiber ihrer Religion begtinstigen eine

Diskriminierungstoleranz. Die Beschrénkung ihrer blrgerlichen Freiheiten und politischen

Rechte finden zunehmend Zuspruch. Folgt man den Umfrageergebnissen der ersten
40



,Deutschland postmigrantisch Studie” (Foroutan et al. 2014), dann ist vordergrindig eine
gewisse Entwarnung zu geben. Zwei von drei Befragten in Deutschland sind der Auffas-
sung, dass Muslim:innen mehr Anerkennung entgegengebracht werden sollte. Auch Ko-
opmans (2020) zeigt, dass groBe Mehrheiten in europaischen Gesellschaften eine Bereit-
schaft zeigen, den Forderungen von Muslim:innen — selbst bei umstrittenen Themen —
entgegenzukommen. Die Studie von Foroutan et al. (2014) zeigt allerdings auch, dass es
sich dabei eher um eine ,abstrakte Anerkennung’ handelt.

Sechs von zehn Befragten sprechen sich dafir aus, die rituelle Beschneidung von Jungen
zu verbieten. Jede:r Zweite bekundet, dass Lehrer:innen das Tragen des Kopftuches nicht
erlaubt sein sollte. Vier von zehn Befragten wirden es begriBen, wenn der Bau von Mo-
scheen eingeschrankt wird (Foroutan et al. 2014, S. 7).

Studien, die sich den Triebfaktoren hypothetischer als auch in die Tat umgesetzter anti-
muslimischer Gesetzgebungen (u. a. strikte Grenzkontrollen, Einwanderungsverbote,
Uberwachung von Muslim:innen, Verbot von Kopftiichern, Ablehnung ihrer Gotteshéu-
ser) widmen, zeigen, dass dabei gruppenbezogene Vorurteile gegen Muslim:innen sowie
symbolische und realistische Bedrohungswahrnehmungen eine entscheidende Rolle spie-
len (Decker und Brahler 2020; Erisen und Kentmen Cen 2017; Haner et al. 2019; Helbing
2014; Pickel und Oztiirk 2018; Pickel und Yendell 2016; Pollack et al. 2014; van der Noll
2010; Zick 2017; Zick et al. 2019). Hierbei muss allerdings kritisch hervorgehoben werden,
dass den genannten Studien in aller Regel eine Vergleichsdimension fehlt. Da nicht pa-
rallel nach der Ablehnung christlicher Symbole und Praktiken gefragt wurde, kann nicht
abschlieBend geklart werden, ob die Befragten allgemein Religionsgemeinschaften kri-
tisch gegenuberstehen oder ob Muslim:innen diskriminierenden Doppelstandards aus-
gesetzt sind — was zu einer Uberschatzung der gegen Muslim:innen gerichteten Antipa-
thien fihren kann (Dangubic et al. 2020). In diese Richtung deutet auch eine Studie von
Helbling und Traunmdiller (2020). Was in vielen Studien vorschnell als ein kollektivierendes
Ressentiment gegen Muslim:innen gedeutet wird, erweise sich bei einer differenzierten
Betrachtungsweise haufig als ein Unbehagen gegentber fundamentalistischen Auslegun-
gen und Erscheinungsformen von Religion. Damit ist ein weiteres Problem angesprochen:
Bis heute gibt es keinen Ubergreifenden Konsens mit welchen Begrifflichkeiten Ressenti-
ments gegendber Muslim:innen und ihrer Religion adaquat beschrieben werden kénnen
(statt vieler Pfahl-Traughber 2019). Gleiches gilt fur die empirische Erfassung von islam-
und muslim:innenfeindlichen Einstellungen in Bevolkerungsumfragen (Bleich 2011; Diek-
mann 2017; Imhoff und Recker 2012; Lee et al. 2013; Uenal et al. 2021). Umstritten ist ferner
die Grenzziehung zwischen Islamfeindlichkeit und legitimer Religionskritik (Schneiders
2010a; 2010b) — so betont Tezcan (2015), dass grobschlachtigen Kritiken des Islams ebenso
41



grobschlachtige Delegitimierungen religionskritischer Positionen und Autor:innen gegen-
Uberstehen. Die Ergebnisse der zitierten Studien zeigen nichtsdestotrotz, dass die Diskri-
minierungsbereitschaft und Aversionen gegentber Muslim:innen, ihren Gotteshausern,
religiodsen Symbolen und Praktiken in Deutschland (und anderen westlichen Gesellschaf-
ten) nicht unterschatzt werden sollten. Antimuslimische Orientierungen ziehen ferner zu-
nehmend eine (politische) Handlungsbereitschaft nach sich. Hiervon zeugen Diskriminie-
rungs- und Gewalterfahrungen von Muslim:innen (FRA 2017), Studien, die die Existenz
solche Diskriminierungen belegen (Beigang et al. 2017; Bonefeld und Dickhauser 2018; Di
Stasio et al. 2019; Fox und Akbaba 2015; Thijssen et al. 2019; Valfort 2020), als auch die
Mobilisierungserfolge rechtspopulistischer Bewegungen (Hausler 2016; Vorlander et al.
2016) und Parteien (Oztirk und Pickel 2019; Pickel und Yendell 2018).

Nun ware es naiv zu glauben, dass all das spurlos an den in Deutschland lebenden Mus-
lim:innen vorbei geht. Mit der dritten Hypothese riicken mégliche Reaktionen in den Fo-
kus. Die Annahme lautet, dass Teile der deutschen Muslim:innen der politischen Gemein-
schaft den Rticken zukehren, in ihren eigenen (zumeist stark konservativen) religidsen Com-
munities nach Verbindlichkeiten und Gewissheiten suchen und ihrerseits mit gruppenbezo-
genen Vorurteilen gegentiber Fremdgruppen reagieren. Fir diese empirischen Zusammen-
hangsvermutungen finden sich ebenfalls Indizien in der Literatur. Deutschland ist eines
der europaischen Lander, in denen sich besonders wenige Muslim:innen mit der Nation
identifizieren kénnen (Leszczensky et al. 2019).

Wahrgenommene Diskriminierungen — also das Gefuhl von der Dominanzgesellschaft ex-
kludiert zu werden — gelten dabei als die wichtigsten Barrieren fur ein subjektives Zuge-
horigkeitsgefuhl zur politischen Gemeinschaft (De Vroome et al. 2014; Karlsen und Na-
zroo 2013; Schulz und Leszczensky 2016; Verkuyten und Yildiz 2007). Vieles spricht daftir,
dass Religiositat fur die Betroffenen einen Copingmechanismus bereithalt. Sie hilft dabei
die geflhlten oder tatsachlich erlittenen Entwertungen zu kompensieren (Boos-Ninning
und Karakasoglu 2005). Eine ganze Reihe von Studien kann ferner belegen, dass unter
Muslim:innen der Anteil, derjenigen, die sich selbst als religids beschreiben, im Schnitt -
und zwar Uber Generationen hinweg und weitestgehend losgel&st von sozialstrukturellen
Merkmalen — deutlich héher ausfallt als unter Nicht-Muslim:innen (Diehl und Koenig
2009; Halm und Sauer 2015; Jacob und Kalter 2013; Soehl 2017). Laut Umfragen des Zent-
rums fur Turkeistudien und Integrationsforschung (ZfTl) ist es im Zeitraum zwischen 2000
und 2013 sogar zu einer Relevanzzunahme muslimischen Religiositat unter deutschen
Turkeistdammigen gekommen (Uslucan 2016). Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit
ist ferner nicht nur in der autochthonen Bevélkerung anzutreffen: Muslim:innen wird in
verschiedenen Studien immer wieder eine gewisse Devianz in Fragen des Antisemitismus
42



(Beyer 2019; Brettfeld und Wetzels 2007; Koopmans 2015), der Homophobie (Jackle und
Wenzelburger 2015; Réder 2018; Spierings 2018) und bei der Ablehnung von Geschlech-
tergleichheit (Alexander und Welzel 2011; Diehl et al. 2009; Inglehart und Norris 2012;
Roder 2014; Roder und Mihlau 2014) attestiert. Klargestellt werden muss allerdings auch,
dass es sich bei denjenigen Muslim:innen, die solche regressiven Einstellungen vertreten,
um Minderheiten in der jeweiligen muslimischen Glaubensgemeinschaft handelt (Pickel
2020). Auch lassen sich Unterschiede zwischen den Anhanger:innen verschiedener Glau-
bensrichtungen beobachten. Verschiedenen Studien belegen tolerantere Orientierungs-
muster unter Alevitiinnen (Koopmans 2015; Pickel 2020). Besonders empfanglich fir die
zuvor erwahnten gruppenbezogenen Vorurteile und Ressentiments sind Befragte, die zu
einer dogmatisch-fundamentalistischen Auslegung ihrer Religion tendieren. Solche rigi-
den Auslegungen der eigenen Religion finden sich in Deutschland am haufigsten unter
Sunnitiinnen (Koopmans 2015; Pickel 2020; Pickel et al. 2020). Fir die Stichhaltigkeit dieser
Argumentation steht allerdings noch der Nachweis aus, dass es sich bei basaler Religio-
sitat, religioser Orthodoxie und religidsem Fundamentalismus und dhnlichen kategorialen
Setzungen, auch um empirisch trennbare Dimensionen handelt (Huber und Huber 2012;
Moadddek und Karabenick 2018; Pickel 2020; Pickel et al. 2020). Ein weiteres Desiderat
der bisherigen Forschung betrifft die Frage, ob die zuvor skizzierten Einstellungen als eine
Reaktion auf eigene Diskriminierungserfahrungen verstanden werden kénnen oder ob sie
dogmatischen Auslegungen der eigenen Religion entspringen (Hekma 2002; Spierings
2015; Verkuyten und Yildiz 2010). Auch wechselseitig verstarkende Effekte zwischen kon-
servativ ausgelegter Religiositat und eigenen Diskriminierungserfahrungen sind a priori
keineswegs ausgeschlossen.

Mit der vierten Hypothese rickt die Frage in den Fokus, ob das Voranschreiten gesell-
schaftlicher und individueller Radikalisierungsprozesse die Herausbildung einer antidemo-
kratischen politischen Kultur begiinstigt. Auch fir diese Annahme finden sich Indizien in
der Literatur: Vaughan (2020) zeigt auf Grundlage der letzten Welle der European Values
Study, dass Individuen, die Menschen mit Einwanderungsgeschichte als Bedrohung wahr-
nehmen, es weniger wichtiger empfinden in einer Demokratie zu leben und liberal-de-
mokratischen Kernprinzipien weniger Unterstitzung entgegen bringen. Diese Zusam-
menhange sind auBerst robust und kein Charakteristikum der Wahler:innenschaften ext-
rem-rechter bzw. rechtspopulistischer Parteien. Zu sehr dhnlichen Ergebnissen gelangt
Schmitz-Vardar (2021): In Deutschland zeichnen sich Individuen, die zu einem starken
Nationalstolz tendieren, ethnisch-exkludierende Staatsburgerschaftskonzeptionen befir-
worten und Menschen mit Einwanderungsgeschichte als Bedrohung wahrnehmen, durch
antidemokratischere Einstellungsmuster aus. Auch Erhardt et al. (2020) kénnen auf

43



derselben Datenbasis zeigen, dass Beflrworter ethnisch-exkludierender Staatsbirger-
schaftskonzeptionen der Demokratie als Regierungsform kritischer gegentberstehen und
haufiger autokratische Systemalternativen unterstitzen. Explizite Hinweise auf ein Span-
nungsverhaltnis zwischen antimuslimischen Orientierungsmustern und unterstitzenden
Haltungen gegenlber der Demokratie finden sich ebenfalls. Erwdhnenswert sind in die-
sem Zusammenhang die Ergebnisse des Bertelsmann Religionsmonitors: Antimuslimische
Orientierungsmuster und Bedrohungswahrnehmungen gegentber dem Islam begtnsti-
gen eine Abwendung von der Demokratie und die Beflrwortung einer politischen Fih-
rung, die Deutschland mit ,starker Hand’ regiert (Pickel 2020, siehe auch Pickel und Pickel
2018). Untersuchungen, die die politischen Einstellungen von Muslim:innen in den Blick
nehmen, sind deutlich seltener. Inglehart und Norris (2012) zeigen, dass die Beflrwortung
der Demokratie und Ablehnung autokratischer Systemalternativen unter Muslim:innen
vergleichsweise geringer ausfallt. Eskelinen und Verkuyten (2020) kénnen dieses empiri-
sche Muster flr Belgien, Deutschland, GroBbritannien und die Schweiz bestatigen. lhre
Studie benennt zu dem zwei Mediatoren, die dabei eine entscheidende Rolle spielen:
Muslim:innen sind deutlich religidser als der Mainstream der Gesellschaft und empfinden
seltener eine affektive Verbindung gegenuber der politischen Gemeinschaft. Eine gewisse
Entwarnung liefern an dieser Stelle ebenfalls die Ergebnisse des Bertelsmann Religions-
monitors.

Sowohl unter Muslim:innen als auch unter Nicht-Muslim:innen sind die Befragten, die die
Demokratie nicht fur eine gute Regierungsform erachten, eine kleine Minderheit. Beson-
ders empfanglich fir antidemokratische Werteorientierungen sind zudem Befragte mit
einem dogmatischen Religionsverstandnis — wobei das sowohl fir Muslim:innen als auch
vergleichbare Gruppen im Christentum zu trifft (Pickel 2020). Kritisch hervorzuheben ist
jedoch, dass nur wenige Studien dem Demokratieversténdnis der Befragten ihre Aufmerk-
samkeit widmen (u. a. Vaughan 2020, Schmitz-Vardar 2021). Die haufig mitschwingende
Annahme, dass sich hinter Lippenbekenntnissen zur Demokratie auch eine Beflirwortung
ihrer —im Grundgesetz verankerten — liberalen Auslegung verbirgt, entspricht nicht mehr
dem State-of-the-Art der politischen Kulturforschung (statt vieler Welzel und Alvarez
2014; Pickel und Pickel 2016; van der Brug 2021). Es liegt somit die Vermutung nahe, dass
die meisten Studien den Ruckhalt fir die freiheitlich- demokratische Grundordnung der
Bundesrepublik Uberschatzen. Ein weiteres Problem liegt in dem Umstand, dass es sich
bei den zitierten Studien um Querschnittsanalysen handelt. Untersuchungen, die einen
dynamisch-prozessualen Blick auf den vermuteten Nexus von Radikalisierung und der
Erosion einer demokratischen politischen Kultur unter Heranziehung von Langs-
schnittanalysen einnehmen, stehen noch aus.

44



4 Ansatze der Pravention

4.1 Mapex - eine Kartographie der Radikalisierungspravention (Prof. Dr. Dr.
Rauf Ceylan & Marvin Miicke)

Ist somit das Gefahren- und Konfliktpotenzial der (Co-)Radikalisierung umrissen, gilt es
abschlieBend einen Blick auf die existierenden Ansatze der Prévention zu werfen. Grund-
satzlich kann hierbei konstatiert werden, dass die Anzahl der Préventions- und Deradika-
lisierungsangebote in Deutschland seit den 2010er Jahren stark angestiegen ist (Ceylan
und Kiefer 2018, S. 74, Freiheit et al. 2021a, S. 49). Mittels finanzieller Unterstitzung ver-
schiedener Landes- und Bundesprogramme gegen Radikalisierung sind eine Vielzahl von
unterschiedlichen Angeboten und MaBBnahmen entstanden, die es sich zum Ziel gesetzt
haben, einer Hinwendung Jugendlicher und junger Erwachsener zum Islamismus entge-
genzuwirken, oder ihnen dabei zu helfen sich von diesem zu distanzieren (Freiheit et al.
2021a, S. 49). Die Angebote variieren dabei bezlglich der Praventionsebene (universell,
selektiv, indiziert und interventiv), der Handlungsfelder (Schulen, Justizvollzugsanstalten,
Jugendarbeit etc.), der Zielgruppen (Jugendliche, Lehrer:innen, Justizvollzugsbeamte etc.)
sowie weiterer Kriterien. Um diese ausdifferenzierte und zunehmend unubersichtlicher
werdende Praventionslandschaft besser Uberblicken zu kénnen und mégliche blinde Fle-
cken identifizieren zu kénnen, hat es sich das MAPEX- Verbundprojekt (Mapping und
Analyse von Praventions- und Distanzierungsprojekten im Umgang mit islamistischer Ra-
dikalisierung) zur Aufgabe gemacht, eine Landkarte zu erstellen, die ,samtliche 6ffentlich
zuganglichen Praventions- und Interventionsprojekte im Bereich des islamistischen Ext-
remismus” in Deutschland abbildet (Freiheit et al. 20213, S. 51). Ergénzend zu der quanti-
tativen Erhebung wurden auch mehrere qualitative Experteninterviews in den jeweiligen
Teilprojekten mit Mitarbeiter:innen von Projekten und MaBnahmen unterschiedlicher Pra-
ventionsebenen durchgefihrt.

Im Nachfolgenden sollen erst die ausgewerteten Ergebnisse des MAPEX-Forschungsver-
bunds Uberblicksartig dargestellt werden. AnschlieBend soll auf ein bestehendes Problem
in der Praventions- und Deradikalisierungsarbeit, sowie einen mdéglichen Lésungsvor-
schlag eingegangen werden. Die in dieser Ubersicht genannten Daten beziehen sich da-
bei auf den MAPEX-Sammelband (MAPEX-Forschungsverbund 2021; weitere Informatio-
nen sind der Karte zu entnehmen; http://www.mapex-projekt.de/datenvisualisierung/).

Ziel des MAPEX-Forschungsverbunds war es eine Ubersicht tiber die zunehmend kom-
plexer werdende Praventionslandschaft in Deutschland im Phanomenbereich islamisti-
scher Extremismus zu erstellen. Dazu wurden im Zeitraum von Juni 2018 bis Oktober 2019

45



auf Dauer ausgerichtete, staatliche und zivilgesellschaftliche Projekte, die es zum Ziel ha-
ben, einer religids begrindeten Radikalisierung vorzubeugen oder Personen im Bereich
Islamismus zu deradikalisieren, befragt (Freiheit et al. 2021a, S. 51). Zudem wurden eben-
falls Projekte und MaBnahmen mit in die Befragung einbezogen, die gegen die Abwer-
tung von Menschen aufgrund ihres Glaubens, ihrer Herkunft oder ihrer Weltanschauung
arbeiten (Freiheit et al. 2021a, S. 51). Aus urspringlich 1533 erfassten Projekten erwiesen
sich 985 als thematisch einschlagig, von denen mit 589 ein teilstandardisiertes Interview
gefuhrt wurde (Freiheit et al. 2021a, S. 53). Der MAPEX-Sammelband beinhaltet jedoch
nur digjenigen 555 Projekte, mit denen bis zum Zeitpunkt der Auswertung im Oktober
2020 ein vollstandiges Interview gefiihrt werden konnte (Freiheit et al. 2021a, S. 57). Die
hier vorgestellten Ergebnisse beziehen sich auf die Praventionsebenen, Zielgruppen,
Handlungsfelder, angewandte Methoden, sowie geografische Verteilung der befragten
Projekte.

PréaventionsmaBBnahmen kénnen auf unterschiedlichen Ebenen erfolgen. Bestandteil der
primaren bzw. universellen Pravention sind MaBBnahmen, die an keine bestimmte Ziel-
gruppe gerichtet sind und bereits vor dem Auftreten eines bestimmten Problems anset-
zen. In der sekundaren bzw. selektiven Pravention hingegen ist eine definierte Risiko-
gruppe Ziel praventiver MaBnahmen. Ein Risiko kann z.B. vorherrschen, wenn in einer
Stadt oder Nachbarschaft eine islamistische oder rechtsextreme Szene aktiv ist. Projekte
der indizierten Pravention bzw. De-Radikalisierung richten sich an Personen, bei denen
es Anzeichen fUr eine Radikalisierung gibt. Zu den interventiven Projekten zahlt z.B. die
Ausstiegshilfe (Freiheit et al. 2021a, S. 61). Hier hat eine Radikalisierung bereits eingesetzt.

Die 555 in der MAPEX-Auswertung erfassten Projekte sind auf verschiedenen Praven-
tionsebenen tatig, einige auch auf mehreren zugleich. So bieten 89% universelle Praven-
tion an, 28% MaBnahmen der selektiven Pravention, 11% der indizierten Pravention und
7% MaBnahmen der Intervention.

Die Projekte sind zudem in verschiedenen Handlungsfeldern tétig. Von den in der uni-
versellen Pravention aktiven Projekten gaben 78% an, unter anderem im Handlungsfeld
Schule zu arbeiten (Freiheit et al. 2021a, S.65). Hierbei ist zu erwahnen, dass es sich nicht
um curriculare Projekte handelt, sondern um externe Angebote von Tragern der Kinder-
und Jugendhilfe. Laut der Forschungsergebnisse sind besonders Schulen, die bereits fur
das Thema Radikalisierung sensibilisiert sind, aufgeschlossen gegentber externen Ange-
boten (Milbradt et al. 2019). Unter den Projekten, die indizierte Préavention anbieten, ga-
ben 56% die Kinder- und Jugendbhilfe als eines ihrer Handlungsfelder an, 44% nannten
die Schule und 33% den Strafvollzug (Freiheit et al. 2021a, S. 66). Von den interventiv

46



tatigen Projekten waren 61% im Handlungsfeld Kinder- und Jugendhilfe, 53% in der Be-
ratung und Familienhilfe, 45% in Schulen und 42% im Strafvollzug aktiv.

Der hohe Anteil von Angeboten priméarer Pravention macht sich auch in den adressierten
Zielgruppen aller Projekte bemerkbar. Von den 555 Projekten gaben 83% (n=463) an,
sich mit ihrer Arbeit u.a. an allgemeine Bevolkerungsgruppen wie Eltern oder Jugendliche
zu richten (Freiheit et al. 2021a, S.71). Fachkrafte und Multiplikatoren, wie z.B. Lehrer:innen,
adressierten 55% (n=306) der Projekte und MaBnahmen. 21% (n=114) der Projekte wand-
ten sich an Eltern und Angehorige von radikalisierten Personen, 16% (n=90) an Radikali-
sierte selbst.

Die letzte Gruppe der radikalisierten Personen sei im Vergleich zu den zuvor genannten
Adressaten selten Ziel von PraventionsmaBnahmen. Laut der Studie lage dies vor allem
daran, dass einerseits im Vergleich zur Gesamtgesellschaft sich nur wenige Menschen
radikalisieren wirden. Andererseits sei der Zugang zu radikalisierten Personen weiterhin
schwierig. Der Faktor Geschlecht spielt bezlglich der Radikalisierungspravention bislang
eine nachrangige Rolle. Nur 2% aller Projekte fordern ausschlielich Frauen und Madchen
und nur 1% ausschlieBlich Manner. Bezuglich der Zielgruppen praventiver MaBnahmen
sei die Altersstruktur relevanter als das Geschlecht. So wenden sich 13% der Projekte mit
ihren MaBnahmen (u.a.) an Kinder bis zu 13 Jahren, und rund 70% der Projekte adressie-
ren in ihrer Arbeit (u.a.) Jugendliche und junge Erwachsene (14-26 Jahre). Dieser alters-
bedingte Fokus deckt sich mit der Erkenntnis, dass diese Altersgruppe entwicklungspsy-
chologisch viele Risikofaktoren aufweist (Lutzinger et al. 2020).

In Bezug auf Co-Radikalisierungsprozesse erscheinen die Ergebnisse der MAPEX-Erhe-
bung Uber die abgedeckten Phanomenbereiche der einzelnen Projekte und MaBnahmen
als relevant. In den letzten Jahren hat sich in Teilen der Radikalisierungsforschung die
Ansicht durchgesetzt, dass gerade in der universellen Pravention phanomentbergreifend
(z.B. Islamismus und Rechtsextremismus) gearbeitet werden sollte (Freiheit et al. 2021b,
S. 225). PhanomenUbegreifende Ansétze bieten dabei einige Vorteile, so die Annahme.
Sie kénnen mdgliche Wechselwirkungen zwischen Islamistinnen und rechten Extre-
mist:innen mit einbeziehen. Zudem werden bei der Hinwendung zu beiden Phdnomenen
ahnliche jugendphasenspezifische Bedurfnisse nach Gruppenzugehdrigkeit erfullt (Frei-
heit et al. 2021b., S.246). AuBerdem sind fiir beide Phdnomene dhnliche biografische Bri-
che als mogliche Radikalisierungsursachen erkennbar (Freiheit et al. 2021b., $.248). Letzt-
endlich kann ein phdnomenunspezifischer Ansatz auch magliche Stigmatisierungen ein-
zelner Gruppen verhindern (Freiheit et al. 2021b., S.259). Die quantitativen Daten des
MAPEX-Projektes ergeben folgendes Bild bezlglich der Phanomenspezifitdit von

47



Praventionsprojekten: In der primaren Pravention arbeiten 71% (n=392) aller erfassten
Projekte phanomenubergreifend, sowohl im Islamismus als auch im Rechtsextremismus
(Freiheit et al. 2021a, S. 63). 54% (n=298) der Projekte beziehen auch den Linksextremis-
mus mit ein. Restimierend lasst sich festhalten, dass in der primaren Pravention viele Pro-
jekte phanomenunspezifisch arbeiten. Dies liegt vor allem daran, dass viele Modellpro-
jekte und MaBBnahmen alle Extremismusformen und Ungleichwertigkeitsideologien the-
matisieren (Freiheit et al. 2021a., S.64). Inwieweit auch in héheren Praventionsebenen pha-
nomenunspezifisch gearbeitet werden sollte, ist nicht abschlieBend geklart. Hier scheinen
vermehrte Unterschiede zwischen beiden Phanomenen einen jeweils spezifisch akzentu-
ierten Ansatz zu erfordern (Freiheit et al. 2021b). So zeichnen sich rechtsextreme Grup-
pierungen besonders durch eine hdhere Gewaltanwendung aus, sodass Praventionsmal3-
nahmen, die auf Affekt- und Impulskontrolle abzielen, eher als zielfiihrend erscheinen. Im
Falle des Islamismus richtet sich der Blick vor allem auf die Kombination aus religidsem,
dogmatischen Jenseitsbezug und einer damit begriindeten Radikalisierung bis hin in die
Gewalt. Hier wird eine theologische Beratung der Klientiinnen als notwendig erachtet
(Freiheit et al. 2021b., S. 253).

In diesem Zusammenhang verfolgt das Teilprojekt von Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan und Mar-
vin Mucke das Ziel kollektive Interventionsansatze bei jugendlichen und post-adoleszen-
ten Muslim:innen zu identifizieren und mit Blick auf Radikalisierung hemmende Unter-
richtskonzeptionen zu entwickeln. Hierbei werden besonders wechselseitige Radikalisie-
rungsprozesse zwischen gesellschaftlichen Akteuren beriicksichtigt. Zur Datenerhebung
werden Expertiinneninterviews mit Lehrkraften des islamischen Religionsunterrichts und
angehenden Lehrkraften des islamischen Religionsunterrichts gefthrt.

Anknupfend an die Frage nach der Spezifitdt von PraventionsmaBnahmen kann eine wei-
tere Frage der Radikalisierungsforschung thematisiert werden. Bei der Frage, inwiefern
Religion einen Faktor der Radikalisierung darstellt, ist nach dem Stand der Forschung eher
von einer nachrangigen Rolle auszugehen (Langner et al. 2020; Kiefer 2020; Toprak und
Weitzel 2019). Vielmehr ist es ein komplexes Zusammenspiel psychischer, individueller,
sozialer und gesellschaftlicher Faktoren, die eine Radikalisierung ausldsen kann. In den
erfassten Projekten nutzen 26% der universellen und selektiven Praventionsprojekte
(n=536) religionsbezogene oder theologische Methoden (Freiheit et al. 2021a, S. 68). In
der indizierten und interventiven Pravention bzw. Deradikalisierung (n=69) sind es 38%
(Freiheit et al. 2021a, S.69). Zudem gibt es eine Tendenz, wonach in héheren Praventions-
eben mehr religidse Expertise in Form von Islamwissenschaftlern und Religionssoziologen
vorhanden ist (Freiheit et al. 2021a, S.70). Dies lasst sich auch dadurch erklaren, dass ge-
rade am Beginn einer islamistischen Radikalisierung Personen tber wenig religidses
48



Wissen verfligen und sich letzteres erst im Radikalisierungsprozess oder zu einer spaten
Phase aneignen (Freiheit et al. 2021a, S.69).

Eine wiederkehrende Herausforderung der Radikalisierungsforschung ist die Evaluation
von Praventionsprojekten (Armborst et al. 2018). Daher soll hier zumindest auf die in den
Projekten und MaBBnahmen angewandten Methoden eingegangen werden, auch wenn
diese keine Aussagen Uber ihre Effektivitat zulassen. Bei 81% (n=452) aller Projekte wer-
den Methoden der politischen Bildung angewandt, dahinter folgen Methoden der Pada-
gogik mit 77% (n=426) und Methoden der sozialen Arbeit mit 75% (n=419) (Freiheit et al.
2021a, S. 68). Nimmt man nur die hoheren Stufen der Pravention (indiziert und interventiv,
n=69), werden Methoden der sozialen Arbeit mit 84% (n=58), Methoden der Padagogik
mit 64% (n=44) und Methoden der politischen Bildung mit 58% (n=40) angewandt. Psy-
chologische und therapeutische MaBnahmen werden mehrheitlich in der indizierten und
interventiven Pravention bzw. Deradikalisierung genutzt. Dies ist dadurch zu erklaren,
dass psychologische Hilfe gerade bei erlebten kritischen Lebensereignissen, traumati-
schen Erfahrungen oder GberméaBigem Drogen- und Alkoholkonsum angewandt werden.

Das MAPEX-Projekt hat ebenfalls die geografische Verortung praventiver MaBnahmen
und Projekte erhoben. Hierbei zeigt sich, dass 82% aller erhobenen Projekte und MaB-
nahmen in Westdeutschland (mit Berlin) vorzufinden sind (Freiheit et al. 2021a., S.74).
Dieses vermeintliche Ungleichgewicht heifit jedoch nicht, dass in Ostdeutschland ein
Rickstand bestehe. Vielmehr gibt es in Ostdeutschland eher einen Fokus auf andere Ext-
remismusformen (z.B. Rechtsextremismus, Linksextremismus), sowie vermehrt phano-
menunspezifische Projekte (Freiheit et al. 2021a, 76).

Ferner kann konstatiert werden, dass sich die Projekte und MaBnahmen in einigen weni-
gen GroBstadten wie Berlin, Hamburg, Stuttgart oder Minchen konzentrieren (Freiheit et
al. 2021a, S.74). Zwar kdénnten in Stadten ansassige Projekte auch auf dem Land Projekte
und MaBnahmen durchfihren, dennoch stellt sich die Frage, inwieweit in diesem Stadt-
effekt ein Steuerungsproblem vorliegt und landliche Regionen vernachlassigt werden
(Kurtenbach und Schumilas 2021).

AbschlieBend soll auf eine Herausforderung der Radikalisierungspravention eingegangen
werden. Ein wiederholt angefiihrtes Problem bestehe in dem Modellcharakter der Pra-
ventionsangebote. Im Gegensatz zu Projekten, die von 6ffentlichen Tragern durchgefihrt
werden, sind besonders zivilgesellschaftliche Projekte von gemeinnitzigen Tragern zeit-
lich befristet (Freiheit et al. 2021a. S. 77). Die Férderdauer betragt dabei in der Regel ein
bis zwei Jahre, was dazu fuhrt, dass Projekttrager qualifiziertes Personal nicht fur sich

49



gewinnen oder halten kénnen, da auf sie die kurzen Arbeitsvertrage abschreckend wirken
(Freiheit et al. 2021a, S. 78). Es ist daher zielfihrend MaBnahmen und Angebote der Préa-
vention bzw. Deradikalisierung in Regelstrukturen zu Uberfihren (Wagner 2021).

4.2 Erfahrungen und Kenntnisstand der Praventionspraxis und Demokratiefor-
derung zu gesellschaftlichen Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Pola-
risierungs-, Spaltungs- und Co-Radikalisierungsprozesse (Peter Krumpholz)

Seit 2006 steht ein Grof3teil der Bildungsmaterialien, die im Rahmen des Bundespro-
gramms Demokratie leben und seiner Vorlaufer entstanden sind und von einer Vielzahl
staatlicher wie zivilgesellschaftlicher Trager erstellt wurden, in der Vielfalt. Mediathek
(www.vielfalt-mediathek.de) online und zum Download oder Ausleihen zur Verfligung.
Trager dieser 6ffentlich zuganglichen Mediathek ist das ebenfalls vom genannten Bun-
desprogramm eigens zu diesem Zweck gefoérderte Informations- und Dokumentations-
zentrum fUr Antirassismusarbeit (IDA) e. V. in DUsseldorf.

Deren formal abstrakte Systematik folgt der staatlichen Programmlogik. Mit dieser wird
zunachst in Anlehnung an die Extremismusforschung a) inhaltlich typologisch zwischen
Rechtsextremismus, Linksextremismus und Islamismus bzw. religidsem Extremismus un-
terschieden. So wie dies beispielsweise auch Jesse und Mannewitz (2018) mit ihrem Hand-
buch Extremismusforschung tun, das sich an Wissenschaft wie Praxis wendet. Zudem ori-
entieren sich die Programmleitlinien der staatlich geférderten Praventionspraxis b) an den
in der Praventionsforschung gangigen Unterscheidungen praventiver MaBnahmen, bei
denen mit ,Blick auf den jeweiligen Interventionszeitpunkt zwischen Primar-, Sekundar-
und Tertidrpravention” und in Ricksicht auf den zunehmenden Gefahrdungsgrad der je-
weiligen Zielgruppe zwischen ,universeller, selektiver und indizierter Pravention” (Kem-
mesies 2020, S. 34-35) differenziert wird.

Der programmatische Rekurs auf c) (Des)Integrationstheorien, Theorien sozialer Depriva-
tion, Vorurteils- und Rassismusforschung und das multidimensionale Konzept der ,grup-
penbezogenen Menschenfeindlichkeit” (Heitmeyer 2002-2011), sowie vor allem d) die er-
klarte Offenheit gegentber modellhaften Innovationen und der Vielfalt padagogischer
Ansatze und Methoden einschlieBlich der ausdricklich erwinschten Bertcksichtigung
von Konzepten der interkulturellen Bildung und interreligiésen Begegnung erméglichten
es zahlreichen Modellprojekten schon in der ersten Forderphase, wechselseitige Prozesse
negativer Desintegration, Ausgrenzung und Diskriminierung in der Gesellschaft zu be-
ricksichtigen. So wurde diese u. a. mit den Ansatzen und Methoden positiver

50



Integrationsférderung, der aufsuchenden und akzeptierenden Sozialarbeit, Empower-
ment Ansatzen oder Strategien sozialer Anerkennung padagogisch bearbeitet.

Nicht allein zielgruppenspezifische, d. h. selektive oder indizierte Extremismuspravention,
oder blof3 zeitlich spater erfolgende, gegen schon gewaltaffine oder gar gegen bereits
gewalttatig gewordene Individuen oder Gruppen intervenierende Sekundar- und Terti-
arpravention, und auch nicht nur méglichst frih beginnende, separat operierende Pri-
marpravention gegen eine der drei oben genannten Formen von Extremismus wurden
gefordert. Vielmehr konnten PraventionsmafBnahmen durch MaBnahmen der Demokra-
tieférderung und Vielfaltgestaltung in der Gesellschaft politisch wie sozial kontextuiert
und damit erheblich ausgeweitet werden. Diese ermdglichen eine weitaus friher und
breiter einsetzende Bildungs- und Begegnungsarbeit, die teilnehmende Jugendliche und
junge Erwachsene nicht vorschnell als potentielle Extremisten stigmatisiert und demzu-
folge auch eher abschreckt denn zur Teilnahme aktiviert. Dem entgegengesetzt kdnnen
MaBnahmen der Demokratieférderung und gesellschaftliche Dialog- und Diskursarbeit
einzelne Gruppen Ubergreifen, multidimensionale Identitatskonzepte auf Mikro-, Meso-
und Makroebenen aufgreifen und dabei kollektive Vorurteile, Ressentiments und Vorbe-
halte zwischen wie gegen einzelne Gruppen unter ihnen unterlaufen und padagogisch
bearbeiten. Gegenseitige Co-Radikalisierung, d. h. ,gekoppelte Radikalisierungsphano-
mene” (PRIF Report 7/2018, S. 6) zwischen Gruppen, kann so auf einer sehr friihen Ebene
in der Gesellschaft bearbeitet werden und nicht erst als reaktive Co-Radikalisierung zwi-
schen bereits radikalisierten bzw. extremen Gruppen (Meiering 2018, S. 7).

Das breite Spektrum der staatlichen Férderung nicht nur staatlicher, sondern auch zivil-
gesellschaftlicher Akteure umfasste somit drei getrennte, aber inhaltlich mitunter bereits
verzahnte Themenfelder (1. Demokratie fordern, 2. Vielfalt gestalten und 3. Extremismus
vorbeugen), zu denen Modellprojekte im Bundesprogramm durchgefiihrt wurden und
deren Materialien nunmehr aus der Mediathek heruntergeladen werden kénnen. Media-
thek wie Praventionspraxis folgen damit einer demokratisch qua Bundestagsbeschluss
verabschiedeten Programmsystematik, die mit den beiden Themenfeldern Demokra-
tieforderung und Vielfaltgestaltung Uber die negative Praventionslogik einer kinftigen
Verhinderung unerwinschter Zustande weit hinausgehen, zu denen Extremismus- und
Préventionsforschung leicht verfihren. Demokratieférderung und Vielfaltgestaltung in
der Gesellschaft erméglichen Padagogen eine positive Zielsetzung, die nicht notwendi-
gerweise mit Radikalisierungs- und Extremismuspravention in Verbindung gebracht

1 Mit Bezug auf Pratt (2015) wird die zuletzt genannte Form der Co-Radikalisierung als

Reactive Co-Radicalization bezeichnet
51



werden muss. Vor allem Vielfaltgestaltung kann schlicht als religi¢se, kulturelle, politische,
gesellschaftliche oder 6konomische Bildungs- und Begegnungsmalnahme konzipiert
und kommuniziert werden. Letzteres erleichtert den Zugang zu Zielgruppen ganz erheb-
lich und kann damit Co-Radikalisierung und Extremismus vorbeugen, ohne dies eigens
zu thematisieren.

AuBer Materialen, die universell eingesetzt werden koénnen, sind auch solche fir spezifi-
sche Zielgruppen und Handlungsfeldern aus allen Bereichen der Gesellschaft von der
Wirtschaft Gber die Politik bis zur Religion entlang der gesamten Sozialisationskette von
der Familienbildung Uber Kindergarten, Schule, Jugend-, Freizeit- und Kultureinrichtun-
gen und Universitat bis zur beruflichen, politischen und religiésen Jugend- und Erwach-
senenbildung erstellt worden (siehe www.vielfalt-mediathek.de/suche, dort Zielgruppen
und Schlagworte). Demokratieférderung und Vielfaltgestaltung kénnen also - auch und
vielleicht gerade dann, wenn Pravention nicht ihr primares oder explizit genanntes Ziel ist
- die Resilienz Jugendlicher und junger Erwachsener starken gegentber der Vielfalt indi-
vidueller Ursachen von Radikalisierungs- und Extremisierungsprozessen wie gegeniber
der Mannigfaltigkeit gesellschaftlicher Griinde von Demokratiedistanz, Populismusanfal-
ligkeit und Pluralitdtsermidung. Diese kdnnen alle Dimensionen der Gesellschaft betref-
fen, dort jeweils ihren individuell wie gesellschaftlich bedingten Einsprungspunkt in Radi-
kalisierungsspiralen haben und nicht nur, aber jeweils auch anders in ihren konkreten
Kontexten auf Mikro-, Meso- wie Makroebenen bearbeitet werden. Beziiglich der Hand-
lungsfelder fallt allerdings auf — das MAPEX Verbundprojekt erlaubt hier einen differen-
zierten Einblick in Praventionsprojekte gegen religids begrindeten Extremismus und is-
lamistische Radikalisierung -, dass vor allem Schule (77 %), auBerschulische Bildungsarbeit
(29 %) sowie Kinder- und Jugendhilfe (21 %) das bevorzugte Handlungsfeld aller Projekte
auf universeller Préventionsebene sind.

Erst mit gehdrigem Abstand folgen Beratung und Familienhilfe (13 %), Kirchen- und Mo-
scheegemeinden (9 %), Vereine und Verbande (5 %), Vereinssport und Internet (je 3%),
Kindertagesstatten (2%), Hochschulen, Theater und Unternehmen (je 1%). Freundeskreise,
Cliquen und Peers verschwinden in der allgemeinen Bevolkerung als Zielgruppe und tau-
chen als identifizierbares Handlungsfeld nicht auf (). Jaschke rdumt zwar ein, dass Uber
das Zusammenspiel der verschiedenen Orte und deren Bedeutung fir die Radikalisierung
bislang wenig bekannt sei. Er verweist indes auf eine empirische Befragung durch Sicher-
heitsbehdrden (vgl. BKA 2018) unter 572 nach Syrien/Irak ausgereisten Personen, von de-
nen ,nannten die meisten Freunde (54 %), einschlagige, d. h. vom Salafismus beeinflusste
Moscheen (48 %) und das Internet (44 %) als Griinde der eigenen Radikalisierung. Auf

52



den hinteren Platzen landeten Kontakte in der Schule (3 %) und Kontakte in Justizvoll-
zugsanstalten (2 %).” (Jaschke 2018, 0.S.).

Wenngleich die Ursachen und Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Polarisie-
rungs-, Spaltungs- und Co-Radikalisierungsprozesse in der ersten Férderphase also noch
nicht explizit thematisch wurden und vielleicht als solche den Beteiligten auch nicht ein-
mal bewusst waren, so wurden diese doch, mehr oder weniger im- oder explizit, insbe-
sondere durch Dialog- und Begegnungsprojekte mit Muslimen berUcksichtigt. Dabei ver-
steht es sich und wurde auch durchaus gesehen, dass nicht jeder Dialog, insbesondere
wenn Einzelne zu Reprasentanten religidser oder politischer Makrogruppen erhoben wer-
den, zum Abbau von Vorurteilen beitragt, sondern interreligiése Begegnungen ganz im
Gegenteil deren Ursache sein oder zumindest zu deren Verfestigung beisteuern kénnen.
So wiesen Klinkhammer (2011) u.a. mit ihrem evaluativ-maBnahmenubergreifend konzi-
pierten Modellprojekt darauf hin, dass ,Stereotype im Dialog (...) oftmals nur reprodu-
ziert” (Klinkhammer 2011, S. 367) werden, wenn im interreligidsen Dialog ,strukturelle
Schieflagen” (Klinkhammer 2011, S. 367) oder ,Ungleichheit im Bildungsstatus” (Klinkham-
mer 2011, S. 367) ausgeblendet werden, ,Konvivenzerfahrungen im Alltag” (Klinkhammer
2011, S. 365) fehlen oder ,nur medial vermittelte und nicht aus persénlichem Erleben ent-
sprungene Konflikte” (Klinkhammer 2011, S. 366) behandelt und interreligiése Begegnun-
gen Uberdies ,vom Integrationsdiskurs tberlagert” (Klinkhammer 2011, S. 366) werden.
Man verspurt die Absicht und ist verstimmt, wenn Religion ,vor allem im Hinblick auf ihre
gesellschaftspolitische Kompatibilitat, auf méglichen Nutzen oder Schaden behandelt
[wird] und weniger im Hinblick auf beispielsweise ihre personlich stabilisierende, sinnstif-
tende Komponente.” (Klinkhammer 2011, S. 366)

Co-Radikalisierung kann durch gesellschaftliche Dramatisierung islamistischer Anschlage,
anwachsende Islamophobie und antimuslimischen Rassismus erfolgen, aber auch umge-
kehrt - trotz unterschiedlicher Gewichtung und ohne Gleichsetzung der Phanomene -
durch Verharmlosung spezifisch religidser und Banalisierung theologisch-ideologischer
Griinde. Es gilt daher bei der Auswahl der Kooperationspartner, den Ansatzen und Me-
thoden der Praventions-, Demokratieférderungs- und Vielfaltgestaltungspraxis zu beach-
ten, ob z.B. religidse, psychische, politische, gesellschaftliche, wirtschaftliche, padagogi-
sche oder materialistisch-6kologische Ursachen und deren Wechselwirkungen in typolo-
gisch angemessener Vielfalt wie empirischer Relevanz in Erwdgung gezogen werden. So
scheint es in Gesellschaften mit sakularem Vordergrund weitaus selbstverstandlicher zu
sein, psychische wie gesellschaftliche Ursachen, Ubel und Giiter bei der Entstehung des
gewaltbereiten Salafismus als umgekehrt religi®se Beweggriinde, Ziele und Zwecke linker
Militanz Uberhaupt in Betracht zu ziehen (Mangold 2017, S.39). Ob Protestbewegungen,
53



die sich gegen soziale oder moralische Missstande auflehnen, sich damit zugleich - ihnen
selbst wie der Offentlichkeit weitgehend unbemerkt, da der bewussten Reflexion entzo-
gen - gegen Leid und Schuld wenden, die aus der Verganglichkeit, Fehlbarkeit, raum-
zeitlichen Gebundenheit und sinnlich-leiblich bedingter Perspektivitdt des Menschen o-
der aus der menschlichen wie auBermenschlichen Natur bzw. dem Verhaltnis der Men-
schen zur Welt resultieren, das zwischen den zum Scheitern verurteilten Versuchen, den
Naturzwang vollstandig zu brechen oder sich mimetisch ganzlich der toten Natur anzu-
gleichen, changieren kann (vgl. Horkheimer und Adorno 1969), kann nicht Gberpruft wer-
den, wenn nicht zumindest gelegentlich zwischen metaphysischen, moralischen und phy-
sischen (Leibniz 1710, S. 239) sowie kosmischen, sozialen, theologischen und eschatologi-
schen Ubeln (Laube 2003, S. 11) unterschieden wird. Das mehr oder weniger reflektierte
Verstandnis von Hingabe, Glaube, Liebe und Hoffnung sowie von Siinde, Tod, Erlésung
von allen Ubeln, Unsterblichkeit und Gliick in den Religionen, Theologien und Philoso-
phien wird von der aktuellen Praventionsforschung und -praxis Uber interreligidse Dia-
loge und MaBBnahmen der Islamismuspravention hinaus nicht hinreichend beachtet.

Ob jenseits teleologischer Annahmen, sei es moderner Fortschritts- oder antimoderner
Verfallsannahmen, die konkret inhaltlichen, aber empirisch nicht mehr Gberpriften Ideal-
wie Malumtypologien traditioneller Theologien und Philosophien den abstrakt formalen,
empirisch Uberpriften Typologien der (postimodernen Extremismus- und Radikalisie-
rungsforschung in sowohl sachlicher wie empirischer Hinsicht aktuell angemessener sind
oder nicht, stellt ein gewaltiges Desiderat der gegenwartigen Praventionsforschung wie -
praxis dar.

Das Rhein-Ruhr-Institut fur Sozialforschung und Politikberatung e.V. (RISP) hingegen hat
bereits in der Vergangenheit im Rekurs auf die Politische Philosophie und Religionspoli-
tologie (siehe Barsch 1998; Bérsch, et al. 2004) zahlreiche Praventionsmalnahmen entwi-
ckelt, die sich u.a. mit der Aufklarung tGber und Widerlegung von Stereotypen (z. B. Got-
tesmorder, Menschenfeinde) befassten, mit denen Juden als Kollektiv Gbermenschlich-
damonische Macht zugeschrieben und insinuiert wird, dass sie fur das ,Ungltck der
Menschheit” und alle ,Ubel der Welt” verantwortlich seien, also fir physische, moralische
wie metaphysische Ubel. Kooperativ erprobt und implementiert wurden diese mit Bil-
dungstragern an Orten, in denen es 6ffentlich- und personlichkeitswirksam zwischen he-
terogenen Gruppen (links vs. rechts, religios vs. sakular, allochthon vs. autochthon) zu
negativer Fremdbestimmung, wechselseitiger Polarisierung, Mehrfachdiskriminierung
und Exklusion kommt (vgl. www.risp-duisburg.de/de/publikationen/?pub id=310 Krump-
holz 2018, S.43-45, 105-106). Verknipft wurden dabei MaBnahmen der Vielfaltgestaltung
mit ergdnzenden Angeboten der Demokratieférderung, Verfassungsbildung und
54



http://www.risp-duisburg.de/de/publikationen/?pub_id=310

Extremismuspravention gegen alle Formen kollektiver Diskriminierung von Juden als ver-
meintliches Unheil oder Ubel der Welt und als angebliche Rassen-, Klassen-, Volks-, Men-
schen- oder Gottesfeinde.

Die Entwicklung und Verbreitung von MaBBnahmen der Sekundar- und Tertidrpravention
gegen Extremisierungs- und Radikalisierungsprozesse erfolgte dessen weitgehend unge-
achtet und dardber hinaus gemaB inhaltlicher Vorgaben des Bundesprogramms Demo-
kratie leben in der ersten Forderperiode zumeist noch getrennt in drei voneinander iso-
lierten Bereichen. D. h. erstens ,in den Bereichen Rechtsextremismus, Ultranationalismus”,
zweitens im Bereich ,gewaltférmige islamistische Phanomene bzw. Instrumentalisierun-
gen des Islam” sowie drittens im jingst noch hinzugefligten Bereich ,gewaltférmige und
demokratiefeindliche Erscheinungsformen linker Militanz”.2Insbesondere in den beiden
zuletzt genannten Bereichen begannen Modellprojekte indes damit, phanomentbergrei-
fend zu arbeiten und beachteten somit - wenn auch noch nicht dem Wortlaut, so doch
der Sache nach - Co-Radikalisierungsprozesse. Stellvertretend fur viele andere sei hier
nur auf das vom Multikulturellen Forum e.V. in NRW veranstaltete Fachforum ,Phanome-
nubergreifender Extremismus” hingewiesen, die im Hinblick auf das, was Islamisten und
Rechtsextreme verbindet, konstatierten: ,Der moderne Antisemitismus steht hierfur als
Paradebeispiel, aber auch die Ablehnung einer offenen, pluralistischen Gesellschaftsord-
nung sowie die Verneinung einer Gleichberechtigung von Frauen und Homosexuellen
lassen Kongruenzen erkennen. Wéhrend das konservative Rollenbild der Frauen in beiden
Ideologien Ahnlichkeiten aufweist, werden dennoch Aufgaben wie Propaganda, Unter-
stitzung und aktive Anwerbung zunehmend von Frauen Gbernommen. Gender-relevante
Themen dienen hierbei oft als Katalysator fur eine verstarkte Hinwendung weiblicher Mit-

u 3

glieder”.

Obschon die Vielfalt von Co-Radikalisierungsformen von radikalisierten Gruppen gegen-
einander wie gemeinsam gegen Dritte noch nicht explizit zum Thema erhoben wurde, so
mag hier abschlieBend ein Hinweis auf die aktuelle zweite Férderperiode des Bundespro-
gramms Demokratie leben genitigen, um exemplarisch auf den in den letzten Jahren
sprunghaft angestiegenen Bedarf an phanomenibergreifender Praventionspraxis und -
forschung hinzuweisen. Denn erstmals wurde im Handlungsfeld Extremismuspravention
neben den drei bekannten Themenfeldern (Rechtsextremismus, Islamistischer Extremis-
mus und Linker Extremismus) auch die ,Phdnomenubergreifende Pravention: Wechsel-
wirkungen einzelner Phanomene, Deeskalationsarbeit” zu einem eigenen Themenfeld

2 Siehe: www.wir-fuer-demokratie.de/programme-und-massnahmen/demokratie-leben.html
3 Siehe: www.multikulti-forum.de/de/news/fachforum-phaenomenuebergreifender-extremismus
55



erhoben. Seit vorigem Jahr werden hierzu immerhin sieben Modellprojekte geférdert, um
u.a. ,Wechselwirkungen zwischen verschiedenen Phanomenbereichen im Sinne von Es-
kalationen, Konflikten und Gewaltspiralen zwischen verschiedenen radikalisierten Grup-
pen in den Blick zu nehmen. Die Projekte sollen hier modellhaft Ansatze zur Unterbre-
chung von Gewaltspiralen bzw. zur Deeskalation entwickeln”. Geférdert werden in diesem
Themenfeld zudem ,Modellprojekte, die darauf abzielen, kritisches Reflexionsvermdgen
und Ambiguitatstoleranz in Bezug auf verschwoérungstheoretische Einstellungsmuster zu
vermitteln”.4 Dies mag genligen, um anzudeuten, dass zurzeit ein erheblicher Bedarf an
Praventionsforschung und MaBBnahmen besteht, die Radikalisierungseinspriinge még-
lichst frihzeitig erkennen, Wege in die Gewalt unterbinden und aus Radikalisierungsspi-
ralen heraus finden.

Auch die Bundeszentrale und die Landeszentralen fur politische Bildung bieten Veran-
staltungen, Projekte, Vernetzung, Infodienste, Newsletter, Mediathek und Materialien zu
Extremismus und Radikalisierung an. Allerdings erfolgt dies in erheblich unterschiedli-
chem Ausmal. Wahrend manche, wie die Landeszentrale NRW, mit einem eigenen The-
menschwerpunkt® und dort mit einem kaum mehr iberschaubaren Angebot aufwarten®,
fallen andere, wie Thiringen’ und Sachsen®, hier mit deutlich weniger Veranstaltungen
auf.

Analog zur staatlichen und zivilgesellschaftlichen Praventionsférderung und -praxis ge-
winnt auch bei den Zentralen fir politische Bildung in den letzten Jahren eine phanome-
nUbergreifende Herangehensweise ganz erheblich an Bedeutung. Dies gilt nicht zuletzt
dann, wenn sie Uber Informationsveranstaltungen hinaus Praventionsprojekte vernetzt,
entwickelt und fordert. Auf den Seiten der Bundeszentrale ist ,Extremismus und Radikali-
sierung”? bereits eins von sechs Themenfeldern unter der Rubrik ,Politik”. Dort finden sich
neben Dossiers (zu Rechtsextremismus, Rechtspopulismus, Islamismus, Linksextremismus,
Antisemitismus) und Themenseiten (Rassismus, Antiziganismus), die sich weitgehend an
die Extremismusforschung anlehnen, auch ein Infodienst Radikalisierungspravention ()."
Dieser mochte ,Hintergrundwissen, padagogische Materialien, einen Newsletter und eine
Ubersicht mit Beratungsangeboten” bieten und tut dies auch. Auch die Redaktion des
Infodienstes Radikalisierungspravention kommt auf der Grundlage einer kleinen Umfrage

4 Siehe: www.demokratie-leben.de/fileadmin/Demokratie-leben/Downloads_Dokumente/Foerdergrund-
saetze/200210_grundsaetze_der_foerderung_extremismuspraevention.pdf).
5 Siehe: https://gegen-gewaltbereiten-salafismus.nrw/
6 Siehe: https://www.gegen-gewaltbereiten-salafismus.nrw/projekte
7 Siehe: https://www.Iztthueringen.de/media/seminare_1.hj 2021 final 2_2.pdf
8 Siehe: https://www.slpb.de/veranstaltungen
% Siehe: www.bpb.de/politik/extremismus/
10 Sjehe: https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/
56



unter Fachleuten der Radikalisierungspravention zu Entwicklungen im Themenfeld Radi-
kalisierung zu dem Ergebnis: ,Die islamistische Szene verdndert sich. Vor allem soge-
nannte legalistische Gruppierungen gewinnen an Relevanz. Rechtsextremismus,
Rechtspopulismus, Verschworungserzahlungen und Gruppenbezogene Menschenfeind-
lichkeit nehmen mehr Raum in der medialen und fachlichen Berichterstattung ein. Pha-
nomentiibergreifende Perspektiven werden von den Fachleuten dringend gewiinscht."

4.3 Radikalisierungspravention in Ostdeutschland als einem durch geringe Kon-
takte mit Muslim:innen gepragtem Gebiet (Prof. Dr. Frank Liitze & Elke Seiler)

Bei den Darstellungen der existierenden Radikalisierungspravention sind — wie bereits an-
gedeutet — sozialrdumliche Besonderheiten in den Blick zu nehmen. So zeichnen sich ins-
besondere die ostdeutschen Bundeslander durch eine geringe alltaglicher Prasenz von
Muslim:innen sowie einem hohen Anteil von konfessionslosen Burger:innen aus. Das Pro-
jekt Team von Prof. Dr. Frank M. Lutze und Elke Seiler entwickelt in Zusammenarbeit mit
den Kolleg:innen des Forschungsprojekts konzeptionelle Leitlinien sowie Materialien fur
auf den Islam bezogene Unterrichtseinheiten im Religions- und Ethikunterricht, die der
gegenwartigen Verflechtung religionsbezogener und politischer Diskurse Rechnung tra-
gen und geeignet sind, (Ko-)Radikalisierungstendenzen wirksam entgegenzuwirken.

Radikalisierungspravention in Ostdeutschland findet auf mehreren Ebenen statt: Projekte
werden durch die jeweiligen Landesprogramme der Bundeslander, die Landeszentralen
fur politische Bildung, die Bundeszentrale fur politische Bildung (Bpb) sowie derzeit vor
allem im Rahmen der Bundesprogramme Demokratie leben!, Zusammenhalt durch Teil-
habe und Respect Coaches gefordert. Das vom Bundesministerium fir Familien, Senioren,
Frauen und Jugend (BMFSFJ) getragene Programm Respect Coaches sieht Schulen als
zentrale Orte wirksamer Pravention und setzt auf eng vernetzte Praventionsstrukturen. In
Ostdeutschland sind die Respect Coaches an 43 Standorten vertreten, meist in Koopera-
tion mit den Jugendmigrationsdiensten vor Ort."> Der Férderschwerpunkt des vom Bun-
desministerium des Innern, fir Heimat und Bau (BMI) im Jahr 2010 aufgelegten Programm
Zusammenhalt durch Teilhabe war zunachst dezidiert Ostdeutschland, seit 2016 jedoch
ist das Programm fur strukturschwache Regionen im gesamten Bundesgebiet getffnet
(Ben Slama/Kemmesies: 2020). Ziel des Programms ist die Etablierung demokratischer

11 Siehe: https://www.bpb.de/politik/extremismus/radikalisierungspraevention/317212/umfrage-phaeno-
menuebergreifende-perspektiven-gefordert-islamismus-weiterhin-relevant
12 Siehe: https://www.lass-uns-reden.de/

57



Verbandsstrukturen durch die Erprobung neuer Partizipationsformen und die Bearbei-
tung von diskriminierenden und demokratiefeindlichen Vorfallen in Vereinen und Ver-
banden, was mit Hilfe von Bildungsarbeit und der Tatigkeit von Demokratieberater:innen
erreicht werden soll (Ben Slama/Kemmesies: 2020). Im Zuge der Programmevaluationen
wurde die Wirksamkeit der Projekte im Blick auf das Eintreten gegen menschenfeindliche
und demokratiefeindliche Einstellungen und Vorfalle untersucht, jedoch nicht themen-
spezifisch hinsichtlich Islamfeindlichkeit oder islamistischen Extremismus unterschieden,
so dass eine diesbezligliche Programmbeurteilung nach derzeitigem Stand nicht méglich
ist.

Das seit 2015 bestehende Bundesprogramm Demokratie leben! des Bundesministeriums
far Familien, Senioren, Frauen und Jugend (BMFSFJ) fordert eine breite Bandbreite an
Themenschwerpunkten, die sowohl Rechtsextremismus, Linksextremismus als auch is-
lamistischen Extremismus umfassen. Der Themenbereich Islam-/Muslimfeindlichkeit wird
im Kontext der Pravention von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit spezifisch auf-
geflhrt. Allerdings unterscheidet das Programm, das mit seiner Férderstruktur sowohl auf
Bundes-, Landes-, kommunaler als auch Modellprojektebene breit aufgestellt ist und tGber
ein hohes Fordervolumen verfiigt, nicht in eine west- und ostdeutsche Praventionsstrate-

gle.

Demgegentber wird in der die beiden Phanomene Islamfeindlichkeit und Islamismus/Sa-
lafismus betreffenden Forschungsliteratur an vielen Stellen zwischen Ost- und West-
deutschland unterschieden. In diesem Artikel werden deshalb zunachst einige auf Ost-
deutschland bezogene Befunde wiedergegeben. AnschlieBend wird die Praventionsland-
schaft sowohl im Bereich der Islamismuspravention als auch im Bereich der Islamfeind-
lichkeit skizziert, die sich in den letzten Jahren in Ostdeutschland etabliert hat.

Fir die Beschreibung der Praventionsansatze und Projekte wurde malBgeblich auf die
Datenzusammenstellung der Bundeszentrale fiir politische Bildung (Bundeszentrale fur
politische Bildung 2020b), auf die dem Bundesprogramm Demokratie leben! zugehodrigen
Abschlussberichte des BMFSFJ (BMFSFJ: 2020) und der wissenschaftlichen Begleitfor-
schung (DJI 2020) sowie auf die Daten des MAPEX-Forschungsprojekts (MAPEX-For-
schungsverbund: 2021) zurtick gegriffen. Fur diesen Artikel wurden Projekte ins Auge ge-
fasst, die ihren Standort oder ihr Tatigkeitsfeld in einem der ostdeutschen Bundeslander
haben und eine mindestens funfjahrige Férderdauer haben.

Wie bereits angedeutet, liegt im Vergleich zwischen Ost- und Westdeutschland eine un-

terschiedliche Ausgangslage vor. Bevoélkerungsumfragen, welche Einstellungen der
58



deutschen Mehrheitsbevdlkerung zum Islam und zu Muslim:innen untersuchen, weisen
seit Jahren unterschiedliche Werte flr Ost- und Westdeutschland nach. Eine Mehrheit ist
Muslim:innen gegendber kritisch eingestellt und sieht den Islam als Bedrohung (Pickel
2019; Decker/Brahler 2018). Die Zustimmung zu islamfeindlichen Aussagen, die oftmals
einhergeht mit einer Zustimmung zu autoritaren Einstellungen (Pickel 2019), weist in Ost-
deutschland dabei noch héhere Werte auf (z. B. Pickel/Yendell 2018). Dabei ist der mus-
limische Bevodlkerungsanteil in den ostdeutschen Bundeslandern gering: der Anteil von
Muslim:innen an der Bevolkerung der fiinf Bundeslander Sachsen, Sachsen-Anhalt, Thi-
ringen, Brandenburg und Mecklenburg-Vorpommern wird zwischen 1% und 1,5% ange-
geben (Bundeszentrale fur politische Bildung 2020a; Pickel 2020; ); von der Gesamtzahl
der Muslim:innen in Deutschland leben nur rund 2% in Ostdeutschland (BaMF 2009). Der
geringe Bevolkerungsanteil geht einher mit einer weiten Verbreitung von muslimfeindli-
chen Stereotypen. Aus dem niedrigen Anteil von Muslim:innen in Ostdeutschland schei-
nen sich verschiedene Implikationen zu ergeben: Einerseits bestehen weniger Kontakte
auf individueller Ebene, denen in der Literatur eine vorurteilsabbauende Wirkung zuge-
schrieben wird (z. B. Pickel und Yendell 2018; Pickel 2019). In ihrer Studie ,Deutschland —

|II

postmigrantisch 1" verweist Naika Foroutan auf diesen Befund: ,Personen, die sehr viel
Kontakt zu Muslimminnen und Muslimen in mindestens zwei Bezugsraumen haben, ant-
worten weniger stereotyp als Personen, die nicht so hdufig oder gar keinen Kontakt mit
diesen haben” (Foroutan et al. 2014). Andererseits fehlt vielerorts die Reprasentation mus-
limischer zivilgesellschaftlicher Akteure im 6ffentlichen Raum. Muslim:innen pragen sel-
tener als in westdeutschen Regionen den 6ffentlichen Diskurs als politische Akteure zum
Beispiel der Landespolitik, treten seltener als Vorsitzende von Umwelt- und Naturschutz-
verbanden oder als Unternehmer:innen auf; den Moscheegemeinden fehlt oftmals die

strukturelle Starke, um ihre Perspektiven einzubringen (Hakenberg und Klemm 2016).

Besonders deutlich wird dies am Beispiel des islamischen Religionsunterrichts, der — ob-
wohl selbst als wichtiger Baustein einer islamistischen Radikalisierungspravention be-
schrieben (Ceylan und Kiefer 2013) — auf absehbare Zeit in keinem der ostdeutschen Bun-
deslander eingefiihrt werden wird. Insofern muss man davon ausgehen, dass medial ge-
fUhrte Diskurse Gber Muslim:innen besonders schwer wiegen; die damit oftmals einher-
gehende ,schlechte Presse” (Hafez 2017; Hafez und Schmidt 2020) findet kaum lokale
Gegennarrative.

Dariber hinaus scheint angesichts der absoluten Mehrheit der nicht religiésen Bevolke-
rung — die Zahl der Konfessionslosen liegt bei Gber 70% (Pickel: 2020) — nicht nur die
Wahrnehmung von Muslim:innen als religidser Minderheit, sondern Uberhaupt als religios

59



Zugehorige von Belang: ,Es scheint, dass sich in einer negativen Haltung zu den Muslimen
auch eine Konfliktlinie zwischen Religion und Sakularitat manifestiert. Jedenfalls scheint
[...] der Konflikt weniger zwischen Christen und Muslimen zu verlaufen als zwischen saku-
lar und religits eingestellten Personen [...].” (Pollack et.al. 2014). Andernorts erprobte For-
men des interreligidsen Dialogs greifen schon allein deshalb nicht in der Breite, da dieses
Jinter” schlichtweg nur eine Minderheit ansprechen kann. Der Infodienst Radikalisierungs-
prévention der Bundeszentrale fur politische Bildung stellt deshalb mit Blick auf die islam-
bezogene politische Bildungsarbeit in Brandenburg fest, ,dass die brandenburgische
Mehrheitsgesellschaft generell nur Gber wenige direkte Bezlige zu jeglicher Art von Reli-
gion verflgt; weniger als 20 Prozent der Brandenburgerinnen und Brandenburger gehdo-
ren einer Religionsgemeinschaft an. Die politische Bildungsarbeit in Brandenburg ist so-
mit vor allem damit beschaftigt, Wissen und Informationen Uber islamisches Leben, inter-
religise Stromungen und Ahnliches zu vermitteln.” (Bundeszentrale fir politische Bildung
2020b)

Zur Begegnung sowohl islamfeindlicher als auch islamistischer Einstellungen wurde in den
vergangenen Jahren eine Vielzahl an Projekten geférdert. Das Bundesprogramm Demo-
kratie leben! unterstitzt seit 2015 Projekte in verschiedenen Programmbereichen auf
kommunaler Ebene (Partnerschaften fir Demokratie) und auf Landesebene (Landes-De-
mokratiezentren in den Bundeslandern). Zudem fuhren bundesweit agierende Kompe-
tenznetzwerke die Expertise im Themenfeld zusammen, so das Kompetenznetzwerk Is-
lamistischer Extremismus und das Kompetenznetzwerk Islam-/Muslimfeindlichkeit. Dar-
Uber hinaus sind zahlreiche mehrjéghrige Modellprojekte in den verschiedenen Themen-
feldern tatig.

Das bundesweite Kompetenznetzwerk Islamistischer Extremismus (KN:1X) besteht aus den
drei Tragern ufug.de, Violence Prevention Network (VPN) und der Bundesarbeitsgemein-
schaft religios begriindeter Extremismus (BAG RelEx). Der BAG RelEx gehdren derzeit 33
Mitgliedsorganisationen an; darunter sind als flr die Praventionsarbeit in Ostdeutschland
relevante Akteure insbesondere die in Mecklenburg-Vorpommern tatige Fachstelle
Bidaya und der Verein cultures interactive e.V. zu nennen, der unter anderem in Thiringen
und Brandenburg mit mehreren Projekten aktiv ist. Der bundesweit agierende Trager Vi-
olence Prevention Network (VPN) unterhalt Beratungsstellen in Thiringen, Brandenburg
und Sachsen, welche Fachkraftefortbildung fur Akteure in der Préventionsarbeit, Deradi-
kalisierungs- und Ausstiegsberatung anbieten. Die sachsische Beratungsstelle ist eng ver-
netzt mit der im Demokratie-Zentrum Sachsen angesiedelten Koordinierungs- und Bera-
tungsstelle Radikalisierungsprévention (KORA), die die sachsische Praventionsarbeit zu-
sammenfihrt. Das auf funf Saulen beruhende Konzept der KORA umfasst die

60



Zusammenarbeit mit Moscheegemeinden, Fortbildung von Akteuren in der Praventions-
arbeit sowie Deradikalisierungs- und Ausstiegsberatung. Neben der Praventions- und Be-
ratungsarbeit gegen islamistische Radikalisierung versteht sich KORA auch als Ansprech-
partner fur islam- und muslimfeindliche Vorfélle. Am Aufbau zivilgesellschaftlicher musli-
mischer Strukturen arbeitet das Leipziger Zentrum fir Extremismusprévention (ZfEp), das
verbandliche Strukturen muslimischer Jugendarbeit in der Region voranbringen méchte
und die Strukturentwicklung von Moscheegemeinden im Blick hat.™

Da vielerorts der landespolitische Fokus auf dem Thema Rechtsextremismus lag oder
liegt, befinden sich in Mecklenburg-Vorpommern, Brandenburg und Thiringen landes-
weite islamismuspraventive Strategien erst im Aufbau (Bundeszentrale fir politische Bil-
dung 2020b). Auch fur Sachsen-Anhalt stellt der Verfassungsschutzbericht fur das Jahr
2018 fest, dass ,mehrheitlich keine gefestigten Strukturen der islamistischen Szene” be-
stehen (zitiert Bundeszentrale fir politische Bildung 2020b). Der Schwerpunkt der Islamis-
muspravention in Sachsen-Anhalt liegt daher auf einer Bildungsarbeit, in der versucht
wird, interkulturelle Kompetenzen zu stérken und Wissen zur Diversitat der islamischen
Religion bereit zu stellen (ebd.). So konstatiert die durch das Landes-Demokratiezentrum
Sachsen-Anhalt unterstttzte Fachstelle SALAM.Sachsen-Anhalt. ,Phanomene religios be-
grindeter islamistischer und antimuslimischer rassistischer Radikalisierung sind dabei
wechselseitig verschrankt und lassen sich nicht isoliert voneinander analysieren und be-

arbeiten.”™

Auch die in Tragerschaft der Regionalen Arbeitsstellen fiir Bildung, Integration und Demo-
kratie (RAA) bestehende Fachstelle Islam im Land Brandenburg beschreibt ihre Aufgabe
darin, die ,Diversitdt des Islams verstehen lernen, antimuslimischem Rassismus und is-
lamistischer Radikalisierung begegnen” zu wollen.”™ Weitere phanomenibergreifende An-
satze wurden in Verschrankung mit dem Themenfeld der Rechtsextremismuspravention
entwickelt: Der in Thuringen und Brandenburg aktive Verein cultures interactive e.V. hat
Wechselwirkungen zwischen religiés begrindetem Extremismus und Rechtsextremismus
im Blick.™

Prévention von Islamfeindlichkeit ist im Bundesprogramm Demokratie leben! verortet in
einem Gesamtansatz der Pravention von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit
(GMF). Erstmalig seit 2015 werden Modellprojekte zu Islam-/Muslimfeindlichkeit im

13 Siehe: https://www.zfep.info
14 Siehe: http://salam-lsa.de
> Siehe: https://raa-brandenburg.de/Projekte-Programme/Fachstelle-Islam
16 Siehe: https://cultures-interactive.de/de
61


https://www.zfep.info/
http://salam-lsa.de/
https://raa-brandenburg.de/Projekte-Programme/Fachstelle-Islam
https://cultures-interactive.de/de

Themenfeld ,Ausgewahlte Phanomene Gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit und
Demokratiestarkung im landlichen Raum” als spezifisches Handlungsfeld geférdert, was
als Motor fur die Konstitution einer eigenstandigen Fachpraxis wirkte. Seit 2020 setzt sich
das neu gegrindete bundesweite Kompetenznetzwerk Islam-/Muslimfeindlichkeit gegen
antimuslimischen Rassismus und fur die Starkung einer ambiguitatstoleranten Gesell-
schaft ein. Es versteht sich als Anlauf-, Impuls- und Transferstelle und besteht aus den
drei Tragern CLAIM/teilseiend e.V., der Arbeitsgemeinschaft der Evangelischen Jugend in
Deutschland e.V. (aej) und dem Zentrum ftir Europdische und Orientalische Kultur (ZEOK)
e.V.

Der CLAIM-Allianz gehéren derzeit 47 Mitgliedsorganisationen an; CLAIM obliegt dabei
die Aufgabe, die Organisationen zu vernetzen, effektive Strukturen fir einen fachlichen
Austausch aufzubauen und die 6ffentliche Sensibilisierung fur die Problematik Islam-
/Muslimfeindlichkeit und antimuslimischer Rassismus zu erhdhen. Wahrend das Tatig-
keitsspektrum der Mitgliedsorganisationen bundesweit ein weites Spektrum umfasst, von
Beratungsarbeit Uber Jugendarbeit, Empowerment und Vernetzung muslimischer Ak-
teure, sehen viele der in Ostdeutschland verorteten Projekte gegen Islam-/Muslimfeind-
lichkeit ihren Schwerpunkt in der Sensibilisierung der Mehrheitsgesellschaft durch Bil-
dungs- oder Offentlichkeitsarbeit.

Das in Leipzig ansassige Zentrum fir Europdische und Orientalische Kultur (ZEOK), das vor
allem im Kontext Schule und in den Einrichtungen der Kinder- und Jugendhilfe tatig ist,
entwickelt Qualifizierungsformate und -konzepte, die Padagog:innen gegen Muslim-
feindlichkeit und antimuslimischen Rassismus sensibilisieren.

Dariber hinaus wurden differenzierte islambezogene Unterrichtsmaterialien entwickelt,
darunter niedrigschwellige mobile Lernformate, die von Jugendeinrichtungen und Schu-
len genutzt werden und mit denen man Padagog:innen ermutigen will, den islambezo-
genen Diskurs aktiv mit den Jugendlichen zu fiihren, auch wenn das Thema vor Ort kont-
rovers und aufgeladen diskutiert wird. Inhaltlich versucht man, durch Interviews und Port-
rats den in der ostdeutschen Offentlichkeit wenig reprasentierten Perspektiven muslimi-
scher oder als muslimisch markierter Jugendlicher mehr Raum zu geben. Ziel der Bil-
dungsarbeit ist auch, dem durch den Trager wahrgenommenen Narrativ von Islam als
westdeutschem Gesellschaftsphanomen durch eine lebensweltliche und regionale Veror-
tung der Bildungsmaterialien zu begegnen. Auch die Leipziger Geschaftsstelle des Ver-
bands binationaler Familien und Partnerschaften hat zum Ziel, ,den durch einseitige me-
diale Bilder gepragten Meinungsbildungsprozess junger Erwachsener zu ,Muslim*innen’
und zu antimuslimischem Rassismus zu erweitern und fehlende Narrationen einer

62



Migrationsgesellschaft zu erzahlen”; in ihrem Modellprojekt (Un)Sichtbarkeiten in der Mig-
rationsgesellschaft wendet man sich vor allem Medienschaffenden zu. Materialangebote
fur die Jugendarbeit stellt auch der Verein Bildungsteam Berlin-Brandenburg e.V. zur Ver-
flgung, der mit den ,Bildungsbausteinen gegen antimuslimischen Rassismus” ein rassis-
muskritisches Materialangebot geschaffen hat.

Neben den dezidiert im Themenfeld Islam-/Muslimfeindlichkeit geférderten Tréagern ha-
ben zahlreiche Projekte die Verschrankung von Diskursen im Blick und arbeiten phano-
menUbergreifend an der Entwicklung neuer Arbeitsansatze, die Diskriminierungs- und
Rassismuskritik zugrunde legen. Dagegen dominiert eine Abgrenzung von Ansatzen der
universellen Islamismuspravention auf theoretischer Ebene (Deutsches Jugendinstitut
2020), trotz der Verwendung von parallelen Methoden in der Praxis. Phanomentbergrei-
fende Ansatze, welche die Pravention von Islamfeindlichkeit auch im Zusammenspiel mit
anderen Aspekten von Ausgrenzung bearbeiten, finden sich in angrenzenden Themen-
feldern des Forderprogramms: Als Trager im Kompetenznetzwerk Schulische und auBBer-
schulische Bildung im Jugendalter im Handlungsfeld Demokratieférderung fungiert das in
Ostdeutschland breit aufgestellte Netzwerk fir Demokratie und Courage (Bundesge-
schdftsstelle ftir Demokratie und Courage e.V.), das in Dresden als lockerer Zusammen-
schluss verschiedener Jugendorganisationen als Reaktion auf Wahlerfolge rechtsextremer
Parteien gegriindet worden war. Heute als bundesweites Netzwerk aktiv, bietet das Netz-
werk flir Demokratie und Courage (ndc) mit einem partizipativ organisierten Peer-Trai-
ner:innenmodell Schulprojekttage u.a. zu Vorurteilen, Rassismus, Diskriminierung oder zu
Normalitatsvorstellungen an.

Auch das bundesweit tatige Projekt Schule ohne Rassismus-Schule mit Courage (SOR-
SMC) des Tragers Aktion Courage e.V. hat zahlreiche Partnerschulen in Ostdeutschland:
442 Schulen aus den funf ostdeutschen Bundeslandern gehéren zum Netzwerk von SOR-
SMC. Der als ,herausragend” (Ceylan und Kiefer 2018) beschriebene partizipatorische An-
satz von SOR-SMC umfasst alle Formen von Diskriminierung und Ungleichwertigkeit und
versteht es, auf thematische Uberschneidungen kompetent zu reagieren.

Auch fur die in Ostdeutschland tatigen Projekte bestatigt sich der durch den MAPEX-
Forschungsverbund herausgearbeitete Befund, dass trager- und phanomendbergreifend
die Uberwiegende Zahl der universellen Préaventionsprojekte in der Schule tétig sind oder
schulische Fachkrafte adressieren (MAPEX-Forschungsverbund: 2021).

Nicht ohne Grund, denn als eine der wenigen gesellschaftlichen Institutionen, welche alle
Bevolkerungsgruppen gleichermal3en erreichen kann, kommt insbesondere der Schule

63



eine besondere Relevanz fiir Praventionsstrategien zu. Ceylan und Kiefer (2013) beschrei-
ben die Schule im Kontext der Radikalisierungspravention als ,mit Abstand wichtigsten
Handlungsbereich”: ,In einer plural verfassten, heterogenen Gesellschaft ist Schule der
Ort, wo junge Menschen mit unterschiedlichsten Weltanschauungen, ethnisch-kulturellen
Wurzeln sowie Lebensstilen zusammenkommen. Insofern muss die Schule eine interkul-
turelle Ausrichtung als Querschnittsaufgabe verstehen, um die vorhandene Vielfalt als
Selbstverstandlichkeit zu vermitteln.” Im Blick auf universelle Pravention wéare Schule zu-
dem der Ort, an dem medial vermittelte, oftmals muslimfeindliche Diskurse reflektiert und
eingeordnet werden kénnten. Mit Blick auf Jugendliche in Ostdeutschland weisen Forou-
tan et al. (2015) in der Studie ,Deutschland postmigrantisch II” darauf hin, dass bei Ju-
gendlichen in Ostdeutschland das Wissen tber das Themenfeld Islam und Muslime Gber
einen Diskurs gepragt sei, der sich vor allem Uber die Schule vermittle.

Mit Blick auf die Weiterentwicklung des Handlungsfeldes insbesondere fiir die Arbeit in
mehrheitlich konfessionslosen Regionen regt die wissenschaftliche Begleitung der Mo-
dellprojekte im Programm Demokratie leben! an, Religionsfeindlichkeit im allgemeinen in
den Blick zu nehmen, um eine lebensweltliche Ankntpfung zu ermdglichen; zudem ware
es sinnvoll, Konzepte zur Unterscheidung von menschenrechtsbasierter Islam- bzw. Reli-
gionskritik und diskriminierender Islam- und Muslimfeindschaft weiter zu entwickeln
(Deutsches Jugendinstitut 2020). Offen bleibt zudem, ob der sich entwickelnde Diskurs
um ,Ost-Migrantische Analogien” (Foroutan et al.: 2019) fUr eine spezifisch ostdeutsche
Anndherung an das Themenfeld gewinnbringend sein kann.

Die kontrovers diskutierte Studie untersucht explizit Parallelen und Analogien in Abwehr-
und Anerkennungsprozessen im Hinblick auf Ostdeutsche und Migrant:innen (insbeson-
dere der Gruppe der Muslim:innen). Sie fragt danach, wie Ost- und Westdeutsche auf die
Gruppe der Ostdeutschen und Muslim:innen blicken. Die Forscher:innen kommen zu dem
Schluss, dass sowohl Ostdeutsche als auch Muslim:innen mit ahnlichen Abwertungen
konfrontiert seien; so wirden beide Gruppen stereotypisiert und migrantisiert und mit
Positionsschranken und Leistungshiirden konfrontiert (Foroutan et al.: 2019). Abzuwarten
bleibt, ob hier nachgewiesene ,ost-muslimische” Analogien mit Blick auf Intergruppen-
wahrnehmungen in einem Prdventions- oder Transferkontext weiterentwickelt werden
kdnnen.

64



4.4 Welche (Unterrichts-)Materialien sind geeignet, um einer Radikalisierung
und (Co-) Radikalisierung von jungen Erwachsenen entgegenzuwirken?
(Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)

Auch wenn Schulen mit Blick auf die Wissensvermittlung Uber den Islam und seinen An-
gehorigen eine grolBe Bedeutung beizumessen ist, gilt es zu konstatieren, dass Uber die
Effekte von Bildungsangeboten auf Radikalisierungsverlaufen oder bei deren Pravention
kaum wissenschaftliche Publikationen vorliegen. Dem Zusammenhang zwischen Bil-
dungsmaterialien und islambezogenen Einstellungen von Schiler:innen iwidmet sich das
Teilprojekt von Prof. Dr. Riem Spielhaus und Radwa Shalaby (Georg-Eckert-Institut).

Eine Untersuchung von Eleni Christodoulou und Simona Szakacs (2018) gibt eine Uber-
sicht Uber Publikationen internationaler Organisationen zur Extremismuspravention
durch Bildung, untersucht aktuelle Lehrplane und Schulbtcher in Bezug auf deren Extre-
mismusdarstellungen und formuliert auf deren Basis Empfehlungen fur Bildungsmateria-
lien. Internationale Organisationen schreiben Wissensvermittlung tber politische Kul-
tur(en) in schulischer Bildung als Form der Praventionsarbeit eine groBe Bedeutung zu,
auch wenn sie sie nicht als Allheilmittel zur Verhinderung von Radikalisierung bei jungen
Menschen werten. PraventionsmalBnahmen und Forschungen in Bezug auf extremistische
Tendenzen konzentrierten sich allerdings lange Zeit auf auBerschulische Faktoren und
MaBnahmen (Christodoulou und Szakacs 2018, S. 17).

Wahrend zahlreiche Untersuchungen mit allgemeineren Fragestellungen wie der Forde-
rung von Frieden, religidser Vielfalt und des Zusammenlebens in Bildungsmedien befasst
sind, widmet sich kaum Forschungsliteratur speziell dem Zusammenhang von schulischer
Bildung und Pravention von gewalttdtigem Extremismus (Christodoulou und Szakacs
2018, S. 18). AuBerdem erschweren die mehrdimensionalen Dynamiken im Kontext von
Radikalisierungsprozessen eine Konzeption von systematischen Gegenstrategien in (Un-
terrichts-)Materialien (EI-Mafaalani et al. 2016, S. 235).

Um (Co-)Radikalisierung durch Unterrichtsmaterialien entgegenzuwirken sollte ein Per-
spektivenwechsel in sowohl der Darstellung von Islam und Muslim:innen als auch der
Behandlung von Themen gewalttatigem Extremismus im Unterricht vorgenommen wer-
den (Christodoulou und Szakacs 2018, S. 17). Laut der von Ceylan und Kiefer vorgeschla-
genen Trias von PraventionsmaBnahmen gehoren allgemeine schulische MaBnahmen zur
primaren Radikalisierungspravention, die keine Zielgruppenspezifik aufweisen, sondern
sich an alle Schuler:innen richten (Ceylan und Kiefer 2018, S. 66). Auch Ceylan und Kiefer
bemangeln ein Defizit an Forschungen und Evaluationen von PraventionsmaBnahmen

und Standards.
65



Sie hinterfragen die anscheinend bestehende Annahme in Bezug auf Praventionsmaf-
nahmen, ,dass die Vermittlung von richtigen Islamkenntnissen in Interventionen und Be-
ratungsprozessen zu einer Einstellungsveranderung fuhren kénnten” und konstatieren,
,dass eine solche Wirkung bislang nicht wissenschaftlich nachgewiesen ist” (Ceylan und
Kiefer 2018, S. 64). Wesentliches Merkmal von Radikalisierungspravention in diesem Be-
reich ist, dass sie auf vorhandene positive Ressourcen, deren Starkung und Stabilisierung
und auf einen Entwicklungsverlauf ohne negative Ereignisse, Devianz und Delinquenz ab-
zielt (Ceylan und Kiefer 2018, S. 66). Das Gegenteil kdnnten Diskurse bewirken, die Mus-
lim:innen unter eine ,Logik des Verdachts” stellen, konstatierten die beiden Autoren (Cey-
lan und Kiefer 2013, S. 102; siehe auch Kiefer 2014, S. 261). Aus diesen Beobachtungen
leiten EI-Mafaalani et al. den Bedarf groBBer Sensibilitdt im Hinblick auf die Thematisierung
von Islam im Bildungskontext ab: ,Zu schnell wird religiése Radikalisierung mit »dem Is-
lam« erklart oder in den allgemeinen Integrationsdiskurs verschoben. Dadurch lauft man
Gefahr, nicht nur jede Form der Religiositat unter Generalverdacht zu stellen, sondern
zudem auch die besondere Attraktivitat radikaler Strémungen fur Jugendliche zu Uber-
sehen”(El-Mafaalani et al. 2016, S. 233f).

Eine Schulbuchstudie aus dem Jahr 2011 am Georg-Eckert-Institut fur internationale
Schulbuchforschung zeigte Tendenzen in Bezug auf Darstellung von Islam und Muslim:in-
nen in den Schulblchern aus funf europaischen Landern. So Uberwiegen in heutigen
Schulbtichern aus Deutschland, Osterreich, Frankreich, Spanien und England vereinfa-
chende Darstellungen des Islams und von Muslim:innen als religids markiertes Kollektiv
auBereuropaischer ,Anderer”. Mehrheitlich zeichnen die untersuchten Geschichts- und
Politikblcher Islam und ,modernes Europa” als sich gegenseitig ausschlieBende Einhei-
ten, die sich konfrontativ Begegnen und dabei kaum Uberschneidungen und Ahnlichkei-
ten aufweisen. Islam vorwiegend auBerhalb Europas verortet, entzeitlicht und durch man-
gelnde Trennscharfe zwischen Religion, Kultur und Politik essentialisiert, dartber hinaus
werden komplexe Themen wie Islamismus vereinfacht dargestellt. Es werden neben
Osama Bin Laden oder Staatsprasidenten mehrheitlich muslimischer Lander kaum musli-
mische Personlichkeiten mit Namen genannt. Muslim:innen erscheinen vielmehr als na-
menlose Masse, werden religids markiert kollektiviert und homogenisiert sowie als be-
drohliche, nicht-zugehdrige konstruiert. Grundlegend fiir diese Perspektive ist die man-
gelnde Unterscheidung zwischen Islam als religidsem Modell und muslimisch gepragten
kulturellen und politischen Praxen in Vergangenheit und Gegenwart. So dominieren Es-
sentialisierungen einer als religids begriindeten Differenz und kollektive Zuschreibungen.
Der Fokus des polarisierenden Unterscheidens liegt in einer Darstellung von Muslimen als
vormodernen und daher zu Europa nicht passfahigen Anderen. Geschichtsdarstellungen,

66



die das arabisch-islamische Mittelalter wirdigen und aufwerten bringen diese polare Auf-
fassung nicht ins Wanken, sondern stitzen sie. (Krohnert-Othman et al. 2011).

Inwieweit diese Tendenzen in den aktuellen Schulbtchern weiterbestehen oder durch ein
anderes Framing Gberholt werden, untersucht das Teilprojekt von Prof. Dr. Riem Spielhaus
(Georg-Eckert-Institut — Leibniz-Institut fur internationale Schulbuchforschung) in Zusam-
menarbeit mit dem PT Lutze — systematisch in Lehrplanen und Schulblchern fur die Fa-
chergruppen Religions-/Ethik-, Gesichts-, Geographie- sowie Politik-/Sozialkundeunter-
richt.

Sowohl in aktuellen Lehrplédnen der unterschiedlichen Bundesléander als auch in den fur
diese konzipierten Schulblchern Uberwiegen Praventionsbemihungen, insbesondere in
Bezug auf Rechtsextremismus (Christodoulou und Szakacs 2018, S. 18). Islamismus wird
dabei haufig im Sinne abstrakter GegenmaBnamen erwahnt. Die Thematisierung von ge-
walttdtigem Extremismus in Schulblchern weist gute sowie problematische oder sogar
kontraproduktive Praktiken auf (Christodoulou und Szakacs 2018, S. 18). Fur eine gute
Praventionspraxis durch Bildungsmedien empfehlen Christodoulou und Szakacs, sind drei
Ebenen zu beachten: Auf der Ebene der Wissensbestande sollte ein komplexes und nu-
anciertes Verstandnis des gewalttatigen Extremismus unter Einbezug individueller und
soziodkonomischer Faktoren vermittelt und jegliche stereotypische Darstellung zuguns-
ten einer Sichtbarmachung der Vielfalt der unterschiedlichen Individuen und Gruppierun-
gen vermieden werden, die mit gewalttatigem Extremismus in Verbindung gebracht wer-
den. Auf der Ebene der Aktivitaten sollte das vermittelte Wissen in Handlungsstrategien
und Methoden Ubersetzt werden, die relevant fur den Alltag von Schdler:innen ist und
auch mit dem Thema verbunden sind (PVE-E spezifische Aufgaben). Auf der Ebene der
Kompetenzen sollen nachhaltiger und bereiter in allen Texten und facherubergreifend
interkulturelle Kompetenz, kritisches Denken und die damit zusammenhangenden Kon-
zepte der Multiperspektivitdt und Mundigkeit geférdert, und nicht nur dort, wo auf ge-
walttatigen Extremismus bezogene Inhalte angesprochen werden (Christodoulou und
Szakacs 2018, S. 18). Dies entsprache den im Beutelsbacher Konsens 1976 etablierten
Grundlagen politischer Bildung Uberwéltigungsverbot, Kontroversitatsgebot und Interes-
senorientierung. Kontroversitat ist aus Sicht der Politikdidaktik nicht nur erwilinscht, son-
dern notwendig (Reinhardt 2005; Grammes 2014). Ein an Unterrichtsmaterialien und schu-
lische Praxis gerichteter Anspruch ist also Raum fur Dialog und kontroversen Themen zu
bieten, auch in Bezug auf Islam, Muslim:innen und Extremismus. Wie eine solche kontro-
verse Thematisierung gelingen konnte, erarbeitet das Projektteil Schulbuchanalyse von
Prof. Dr. Spielhaus und erstellt in Zusammenarbeit mit anderen Teilprojekten

67



dementsprechend Unterrichtsmodule zum Gebrauch fiir die Sekundarstufe | an Schulen
sowie -materialien fur Trager:innen non-formaler Bildungsangebote.

5 Fazit: State of the Art und Forschungsliicken

Ist man nun gewillt ein Resimme zu ziehen, kann die Aufgabe nicht darin bestehen einen
detaillierten Uberblick Gber die vielen Einzelbefunde der interdisziplindren Teilprojekte
des Forschungsverbundes zu geben. Letztere werden stattdessen mit Blick auf (1) die for-
schungsleitende Annahme einer Radikalisierungsspirale zwischen radikalisiertem Islam
und radikalisierten Islamgegner:innen verdichtet. Auf Basis dieser Betrachtungen (2) wer-
den anhand des Literaturberichts identifizierte Forschungsliicken benannt. AbschlieBend
wird reflektiert, welche (3) Konsequenzen sich aus den Befunden fur die Préaventionspraxis
und fur Interventionsmaoglichkeiten an Schulen ergeben.

1) Bestditigung einer Radikalisierungsspirale mit noch fehlenden Facetten

Ein Kernbefund der Literaturdurchsicht ist, dass die Annahme einer Radikalisierungsspirale
plausibilisiert werden konnte. Es gibt es eine ganze Reihe von Teilbefunden, die sich —
wenn, sie wie ein Puzzle zusammengesetzt werden — in dieses Bild einer wechselseitigen
Motivation der Radikalisierung einfligen. So hat der weltweite islamistische Terrorismus
eindeutig Spuren im Einstellungsklima der Bundesrepublik Deutschland hinterlassen:
Uber die Halfte der Bevolkerung bekundet in jingeren Umfragen, dass sie den Islam als
eine Bedrohung empfindet — wobei das Niveau dieser Bedrohungsperzeption in den ost-
deutschen Bundeslandern noch einmal akzentuierter ausfallt (Pickel und Yendell 2016;
Pickel 2019). Diese Bedrohungswahrnehmungen bilden den Néhrboden fur gruppenbe-
zogene Vorurteile und Ressentiments gegen Muslim:innen. Diese sind ebenfalls gut do-
kumentiert und eine Auswertung verschiedener Umfrageprojekte und Fachartikel zeigt,
dass diese Vorurteile eine groBBe Beharrungskraft aufweisen und — je nach Itemformulie-
rung — auf einem hohen Niveau existieren. Beispielsweise zeigt die jingste Leipziger Au-
toritarismus-Studie (Decker und Brahler 2020), dass vier von zehn Befragten der Aussage
zustimmen, dass sie sich ,aufgrund der vielen Muslime manchmal wie Fremde im eigenen
Land fuhlen”. Dies bedeutet im Umkehrschluss, dass viele Burger:innen die in Deutschland
lebenden Muslim:innen als fremd und bedrohlich wahrnehmen und sie nicht als selbst-
verstandlichen Teil der Gesellschaft akzeptieren. Der Weg von diesen gruppenbezogenen
Vorurteilen zu einer Diskriminierungsbereitschaft ist nicht sehr weit.

68



An dieser Stelle kdnnte man auch eine gewisse Entwarnung geben, denn eine Mehrheit
der Bevolkerung ist der Auffassung, dass Muslim:innen mehr Anerkennung entgegenge-
bracht werden sollte. Haufig handelt es sich hierbei jedoch um eine ,abstrakte Anerken-
nung'. Sie bricht an konkreteren politischen Streitfragen. Sechs von zehn Befragten spre-
chen sich dafur aus, die rituelle Beschneidung von Jungen zu verbieten. Jede:r Zweite
bekundet, dass Lehrer:innen das Tragen des Kopftuches nicht erlaubt sein sollte. Vier von
zehn Befragten wirden es begrifBBen, wenn der Bau von Moscheen eingeschrankt wird
(Foroutan et al. 2014, S. 7). Forderungen, die — wenn sie in die Tat umgesetzt werden —
einer Absage an die Teilhabeaspirationen von Muslim:innen sowie z. T. einer Einschran-
kung ihrer Religionsfreiheit gleichkommen wirden.

Rechtsradikale und rechtspopulistische Parteien und Bewegungen — man denke an die
Alternative fur Deutschland, die Identitaren und die PEGIDA-Bewegung — haben die Mo-
bilisierungskraft des ,Feindbild Islams” langst fur sich entdeckt. Plakate mit durchgestri-
chenen Moscheen, die kollektive Verunglimpfung von muslimischen Mannern als Verge-
waltiger, die Imagination einer von politischen Eliten geférderten Invasion der Muslim:in-
nen und Aufrufe zur Verteidigung des christlichen Abendlandes sind zu ihrem Marken-
kern geworden und fligen sich nahtlos in ihre bereits grundsatzlich vélkisch-nativistische
Agenda ein. Diese Rhetorik ware allerdings zum Scheitern verurteilt, wenn sie nicht be-
stehende Einstellungs- und Orientierungsmuster innerhalb der deutschen Gesellschaft
aufgreifen wirde. Da aber der Islam in groB3en Teilen der Bevolkerung als Bedrohung
wahrgenommen wird und ein breites Set an Vorurteilen gegentber Muslim:innen besteht,
trifft eine entsprechende Mobilisierungsstrategie durchaus auf Interessierte. Besonders
unter jungen Erwachsenen mit rechter Vorpragung entwickelt sich so ein zentrales Feind-
bild, gegen das dann ab einem gewissen Punkt auch Gewalt eingesetzt werden darf. Al-
lein ein Blick auf die Zielrichtung der Aktivitaten des Nationalsozialistischen Untergrundes
zeigt Endpunkte eines Radikalisierungspfades auf.

Worauf auch immer die Formation muslim:innenfeindlicher Haltungen im Einzelfall beru-
hen mag — mangelnder Kontakt, Nicht-Wissen und mediale Zerrbilder spielen hierbei eine
zentrale Rolle — ihre Existenz versorgt rechtsradikale und rechtspopulistische Entrepre-
neure mit einer ressentimentgeladenen Audienz, die bis in den Mainstream der Gesell-
schaft reicht. Die Islam- und Muslim:innenfeindlichkeit kann somit als eine wichtige ,Ein-
stiegsdroge” fur einen rechten Radikalisierungspfad bezeichnet werden. Letzterer geht
mit einer Praferenz fir ethnisch-exkludierende Gemeinschaftskonzeptionen einher, die
mit den Gegebenheiten einer pluralistischen Gesellschaft nicht vereinbar sind und mit
demokratischen Werteorientierungen in Konflikt geraten. Gleiches gilt fir gruppenbezo-
gene Vorurteile gegen Muslim:innen. Die abwertenden Grenzziehungen ihnen
69



gegentuber sind eine Absage an die (wechselseitigen) Freiheits- und Gleichheitsverpre-
chen und insbesondere an den Pluralismus der Demokratie.

Es ware naiv zu glauben, dass diese Grenzziehungen, Feindseligkeiten und Abwertungen
keine Reaktionen hervorrufen wirden. Zwar herrscht in den verschiedenen Teilberichten
Konsens darlber, dass Radikalisierungsprozesse auBerst komplex, vielschichtig und
manchmal auch recht ideosynkratisch verlaufen. Zugleich wird aber betont, dass Diskri-
mierungserfahrungen, Ausgrenzung und Marginalisierung und die Angst vor (weiteren)
rassistischen Ubergriffen wie Wasser auf die Mihlen islamistischer Rekrutierungsversuche
wirken. Die vielen Islamdebatten der letzten Jahrzehnte, die unter einem Sicherheitsdis-
positiv stehen, besitzen (der Literaturauswertung nach recht konsensual) einen grof3en
Einfluss auf die Identitatskonstruktionen (junger) Muslim: innen. Problematischerweise
wird ihre Religionszugehorigkeit als Sicherheitsrisiko geframt. Dies zieht bei entsprechen-
den Erfahrungen aber alles andere als eine Abwendung von der Religion nach sich. Im
Gegenteil: Gerade unter tirkeistammigen Deutschen hat die Bedeutung, die der Religion
individuell zugesprochen wird, trotz gesamtgesellschaftlicher Sakularisierungstrends, so-
gar zugenommen. Dies mag auch dran liegen, dass die eigene religiése Gruppe ein at-
traktiveres Angebot bereithdlt: An die Stelle der Abwertung und Ausgrenzung durch die
Dominanzgesellschaft tritt die Vermittlung eines (gemeinsamen) Selbstwertgefihls. Statt
lahmender Anomieerfahrungen wird eine Handlungsfahigkeit wiedererlangt. All das ware
nicht weiter problematisch, wenn nicht besonders jene Gruppen eine besondere Attrak-
tivitat ausstrahlen wirden, die Uber klare Vorschriften- und Rollenverstandnisse verfligen,
ein klares ideologisches GerUst liefern und ihrerseits der Abwertung von Fremdgruppen
den Weg ebnen — allesamt Eigenschaften, die zum Wesenskern islamistischer und rechts-
radikaler Gruppierungen gehdren.

Erste Konsequenzen dieser zum Teil problematischen Identitatskonstruktionen zeichnen
sich ebenfalls ab: Unter den in Deutschland lebenden Muslim:innen gibt es ein Submilieu,
das durch eine starkere Empfénglichkeit fur patriarchale, homophobe und auch antise-
mitische Einstellungsmuster auffallt und das dann noch begunstigt wird, wenn diese Mus-
ter eine dogmatisch-fundamentalistische Auslegung der Religion beinhalten. In diesem
Zusammenhang ist jedoch darauf zu achten, dass nicht jede Form von Religiositat unter
Generalverdacht gerdt. Dem Faktor der Religion wohnt stets eine gewisse Ambivalenz
inne, so sind (nicht fundamentalistische) Religionsgemeinschaften auch eine Quelle von
Toleranz und Mitgefthl und bieten, wenn sie beispielsweise in interreligidse Dialogfor-
mate involviert sind, eine Gelegenheitsstruktur fir Kontakte zwischen Menschen mit ver-
schiedenen (religidsen) Weltanschauungen (z.B. Allport 1979). Einige Beitrage in der For-
schungslandschaft  verweisen darauf, dass der Faktor der Religion fir
70



Radikalisierungsprozesse nicht Gberschatzt werden sollte. Biographien radikalisierter Is-
lamist:innen geben Hinweise darauf, dass viele von ihnen aus vergleichsweise sakularen
Familien stammen. Sie sind vor ihren Radikalisierungskarrieren weniger durch eine starke
Frommigkeit, als durch Delinquenz und Drogenkonsum in Erscheinung getreten. Zudem
nahrt der hohe Anteil von Konvertitiinnen in jihadistischen und islamistischen Gruppie-
rungen Zweifel an einer Uberbetonung religidser Sozialisationserfahrungen. Islamistische
Seelenfanger punkten auch deshalb bei Jugendlichen, weil sie zumindest in ethnischen
Zugehorigkeitsfragen inkludierend sind und durch milieutypische Kleidungs- und Sprach-
stile ein Bedurfnis nach Abgrenzung von der Mehrheits- oder Dominanzgesellschaft er-
fullen kdnnen. Eine Funktion, die gerade fir Jungendliche und Post-Adoleszente attraktiv
erscheinen kann, zumal das Identifikationsangebot, das die Dominanzgesellschaft auf-
grund der weitverbreiteten Islam- und Muslim:innenfeindlichkeit machen kann, keinesfalls
Uberzeugender ist. Die Abwendung von der Gesellschaft geht also oft mit der Ausbildung
antidemokratischer Orientierungen einher.

Da die Radikalisierungsprozesse sowohl auf Seiten radikaler Islamgegner:innen und Un-
terstUtzer:innen radikaler Islamauslegungen im Extremfall in Beflrwortung von Gewalt
und eine Abwendung von der Demokratie minden, ist es — aus normativer Warte —
durchaus angebracht von einer unheilvollen Radikalisierungsspirale oder gar einem ,Teu-
felskreis der Gewalt” zu sprechen (Ebner 2017a). Die Metapher der Radikalisierungsspirale
muss allerdings noch analytisch gescharft werden, wenn sie mehr sein will als ein eingén-
giges Bild flr Prozesse, die noch genauer zu bestimmende, wechselseitige Bezlige auf-
weisen. Die analytische Ungenauigkeit spiegelt sich in einem wahren Begriffsdschungel
von Bezeichnungen wider. In der Literatur wird die Idee der Radikalisierungsspirale mit
verschiedenen Adjektiven belegt. So finden sich Bezeichungen wie kumulative oder re-
ziproke Radikalisierung (u. a. Eatwell 2006, Bailey und Edwards 2017). Die damit transpor-
tierten Vorstellungen der Radikalisierungsspirale unterscheiden sich aber nicht nur um
Nuancen. Wahrend die Vorstellung eines kumulativen Prozesses ein starkes Bild wechsel-
seitiger Bezlige evoziert, ist die Vorstellung eines reziproken Prozesses deutlich zurlck-
haltender in ihren Aussagen. Es macht einen Unterschied, ob man den beiden Radikali-
sierungsprozessen eine kontinuierliche und wechselseitige Steigerungsfahigkeit attestiert
oder ob sie lose wechselseitig miteinander verbunden sind. Hier ist eine genauere Kon-
zeptspezifikation nétig, um den Begriff der Radikalisierungsspirale adaquat nutzen zu
kdnnen. Dies betrifft auch die Frage, ob fiir die Co-Radikalisierungsprozesse reale Inter-
aktionen der verschiedenen Gruppen nétig sind. In den meisten ostdeutschen Sozialrdu-
men ist dies aufgrund des sehr geringen Anteils von Muslim:innen auBerst unwahrschein-
lich. Diesen sozialrdumlichen Besonderheiten muss trotzdem mehr Rechnung getragen

71



werden — es macht einen Unterschied, ob Prozesse in Gladbach oder im Erzgebirge ana-
lysiert werden. Vieles spricht allerdings dafir, dass sich die wechselseitigen Bezlige von
radikalem Islam und radikalem Anti-Islam auf einer narrativen Ebene abspielen, fir die es
keiner realen Begegnungen bedarf. Beide Gruppen sehen ihr Feindbild im jeweils Ande-
ren bestatigt und versuchen ihr Handeln auf diese Art und Weise zu legitimieren. Ein
weiteres Problem der Radikalisierungsspiralenmetapher liegt in dem Umstand, dass ein
neuralgischer Ausgangspunkt von Radikalisierungsprozessen suggeriert wird, der der
Komplexitat von Radikalisierungsprozessen kaum gerecht werden kann.

Problematisch ist zudem, dass die Vorstellung einer Radikalisierungsspirale den Blick auf
Uberschneidungen zwischen Rechtsradikalismus und Islamismus erschwert. Beide ideolo-
gischen Erscheinungsformen erheben einen autoritdren Herrschaftsanspruch — auch
wenn sie diesen unterschiedlich begrinden und beiden Phanomenen unterschiedliche
Dynamiken zugrunde liegen. Ihre Binnenstrukturen sind streng patriarchal organisiert.
Hinzu kommt eine Verschrankung von Feindbildern durch den Antisemitismus. Sowohl
der Islamismus als auch der Rechtsradikalismus — die sich vordergrindig kontrar gegen-
Uberstehen — kénnen als zwei Gesichter der Antimoderne bezeichnet werden.

2) Forschungsliicken

In den Literaturberichten wurden eine ganze Reihe von Forschungsliicken identifiziert. Die
Beschaftigung mit diesen Forschungsliicken kénnen dabei helfen, zu einer (a) ddaquate-
ren Problembeschreibung zu gelangen, (b) blinde Flecken zu Gberwinden, (c) die Idee der
Radikalisierungsspirale starker zu theoretisieren und darauf aufbauend (d) wissenschaft-
lich gestiitzte Interventionsmdglichkeiten zu formulieren.

a) Mit Blick auf eine adaquatere Problembeschreibung plédiert das Projektteam von Prof.
Dr. Susanne Pickel und Cemal Oztiirk daflr, genauere Skalen zur Erfassung der Islam- und
Muslimfeindlichkeit zu formulieren. Bis heute steht eine prazise Benennung und empiri-
sche Uberprifung der Grenzen zwischen Islamfeindlichkeit, Muslimfeindlichkeit und legi-
timer Religionskritik aus. Bemangelt wurde zudem, dass haufig Vergleichsdimensionen
fur die Interpretation der Ergebnisse in den Untersuchungen fehlen. Ohne diese Ver-
gleichsdimensionen ist nicht hinreichend geklart, ob die in Umfragen befragten Personen
wirklich Doppelstandards an Mulim:innen anlegen. Vorschnell kénnten so religionskriti-
sche Positionen — die sich allgemein gegen religidése Symbole in 6ffentlichen Institutionen
richten kénnten — als Ressentiments oder gar antimuslimischer Rassismus deklariert wer-
den, was einer vertieften wissenschaftlichen Analyse im Wege steht. Aus einer

72



Konfliktlinie, die in diesem Falle zwischen Religion und Sakularismus verlauft, wird dann
voreilig ein Konflikt zwischen Muslim:innen und Nicht-Muslim:innen konstruiert.

Auch andere Phanomenbereiche bedirfen einer genaueren Differenzierung, so z.B. die
Notwendigkeit einer detaillierten Erhebung von Religiositétsaspekten. Radikalisierungsten-
denzen — wie gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit, Gewaltbereitschaft, und Demo-
kratieferne — sind haufig eine Konsequenz von fundamentalistischen oder exkusiven Aus-
legungen der eigenen Religion, wahrend liberale Auslegungen der eigenen Religion das
Potenzial haben, wechselseitiger Radikalisierung entgegenzuwirken. Fir die Stichhaltig-
keit dieser Argumentation steht allerdings noch der Nachweis aus, dass es sich bei basaler
Religiositat, religioser Orthodoxie und religiosem Fundamentalismus und dhnlichen kate-
gorialen Setzungen auch um empirisch trennbare Dimensionen handelt. Mehr Sorgfalt ist
zudem bei der Erhebung pro-demokratischer Werteorientierungen geboten. Haufig wird
auf direkte Fragen nach der Unterstlitzung eines demokratischen politischen Systems zu-
rickgegriffen. Dieses Vorgehen beruht auf der starken Annahme, dass dem Antwortver-
halten auch ahnliche Verstandnisse von Demokratie zugrunde liegen. Da jingere For-
schung immer wieder zeigt, dass dem Lippenbekenntnis zur Demokratie illiberale und
autoritare Umdeutungen des Demokratiebegriffes zugrunde liegen kdnnen, kann dieses
Vorgehen in einer allzu rosigen Beschreibung der Realitat mdnden.

b) Hinzukommt die Notwenigkeit einer genaueren Analyse der gesellschaftlich-autoritéren
Dynamik, die sich hinter der Anziehungskraft des Rechtsradikalismus und des Islamismus
verbirgt, so das Teilprojektteam von Prof. Dr. Oliver Decker und Kazim Celik. Hiermit
kdnnte gewahrleistet werden, dass die Gemeinsamkeiten der beiden Ideologien nicht aus
dem Blick geraten, schlieBlich kann sowohl dem Islamismus als auch dem Rechtsradika-
lismus eine Ambivalenz gegentber der Moderne und modernen Gesellschaften attestiert
werden. Eine SchlUsselrolle in der Analyse ist dem Antisemitismus zu zusprechen, da er
eine panideologische Anschlussfahigkeit aufweist. Gleiches gilt fir die Abwertung von
Frauen, Mysogonie, Antifeminismus und Sexismus. Insbesondere die Wechselwirkungen
zwischen Antifeminismus und der Gewaltaffinitat sollten einer detaillierten Analyse unter-
zogen werden.

) Weitere identifizierte Forschungsliicken kdnnen einen Beitrag dazu leisten, die Vorstel-
lung einer Radikalisierungsspirale stérker zu theoretisieren. Das Teilprojektteam von Prof.
Dr. Gert Pickel und Dr. Verena Schneider analysiert, ob es fir die Co-Radikalisierungspro-
zesse tatsachlich realer Interaktionen bedarf. Gegen diese Annahme spricht, dass anti-
muslimische Orientierungsmuster ganzlich ohne die Anwesenheit von Muslim:innen ge-
deihen kdnnen, was vor allem in den ostdeutschen Bundeslandern zu beobachten ist. Es

73



spricht vieles daflr, dass auch indirekte Kontakte und der Konsum von medialen Erzeug-
nissen gangige Bilder Uber gesellschaftliche Minderheiten pragen kénnen. Wenig um-
stritten ist, dass das medial vermittelte Bild von Muslim:innen negativ ausféllt. Im Regelfall
.begegnet” man ihnen in der Berichterstattung Uber Terrorismus, Unterdriickung von
Frauen und Integrationsproblemen. Medienrezipient*innen wird somit regelmaBig der
Anlass gegeben “die Muslim:innen” mit negativen Attributen zu belegen. Dieser vorur-
teilsférdernde Effekt klassischer Medien wird durch eine Vielzahl von islamfeindlichen
Netzwerken in den sozialen Medien verstarkt. Der antimuslimische Rassismus kann hier
ungeschminkt kommuniziert werden. Entsprechend muss weitere Forschung den Blick
auch auf mediale Vermittlungen von Bildern und Kategorisierungen richten.

d) Umstritten und auch nach Durchsicht der Literatur in der Analyse noch offen ist zudem,
ob Radikalisierung ein passageres Phanomen darstellt oder zu irreversiblen statischen
Haltungen fuhrt, die ihre Trager:iinnen durch ihr ganzes Leben begleiten. Hier liegen in
der Literatur bislang kaum tieferreichende Erkenntnisse vor. Das Teilprojekt von Prof. Dr.
Dr. Rauf Ceylan und Marvin Micke geht diesen Fragen nach, in dem es mithilfe von bio-
grafischen Interviews Radikalisierungsprozesse rekonstruiert. Die hieraus resultierenden
Erkenntnisse liefern ein genaueres Verstandnis fur Phasen, in denen radikalisierte Grup-
pen als besonders attraktivempfunden werden, als auch fur Phasen, in denen ein Ausstieg
aus dem Teufelskreis der Radikalisierung besonders wahrscheinlich wird. Die Rekonstruk-
tion dieser Radikalisierungsprozesse macht es zum einem maoglich, verschiedene Ein-
stiegspunkte in die Radikalisierungsspirale zu identifizieren. Zum anderen wird so Wissen
Uber mogliche Unterbrechungen von Radikalisierungspfaden generiert. Eine besondere
Aufmerksamkeit widmet dieses Teilprojekt zudem der Rolle von Konvertitiinnen, die in
islamistischen Gruppierungen haufig Uberreprasentiert sind. Hier schlieBt es an erste For-
schungen in diesem Feld an und fihrt diese weiter. Sollten sich im religidsen Selbstver-
standnis junger Konvertitinnen und Nicht-Konvertit:innen starke Differenzen identifizie-
ren lassen, sollten diese Erkenntnisse ihren Eingang in die theologisch-motivierte Radika-
lisierungspravention finden.

e) SchlieBlich bedarf es mehr Wissen darlber, wie den rigiden Kategorisierungen von
Personen in Eigen- und Fremdgruppen, die stets entindividualisierend wirken und ethno-
zentrische Reaktionen hervorrufen, praventiv entgegengewirkt werden kann. Diese For-
schungslicke kann vor allem durch noch erweiterbare sozial-psychologische Vorgehen
geschlossen werden. Hier untersucht z.B. das Teilprojekt von Prof. Dr. Immo Fritsche und
Fabian Hess basierend auf Experimentalreihen die Frage, welche Identitatskonstruktionen
einer ,Rekatogisierungen” dienlich sind, so das vormalige Fremdgruppen der Eigen-
gruppe zugeordnet und somit aufgewertet werden.
74



3) Sicht der Prdventionspraktiker:innen

Die Notwendigkeit einer genaueren Erforschung der Radikalisierungsspirale wird auch von
Prdventionspraktiker:iinnen geteilt. Phdnomenubergreifende Perspektiven von Seiten der
Wissenschaft werden ausdricklich gewinscht. Auch findet sich ein Problembewusstsein
fur den Umstand, dass islamistische und antimuslimische Radikalisierung wechselseitig
verschrankt sind und sich nicht isoliert voneinander analysieren und vor allem bearbeiten
lassen. Ob bewusst oder unbewusst spiegelt sich dieses Problembewusstsein bereits in
der Praventionspraxis wider. So geht aus dem MAPEX-Verbundprojekt hervor, dass sich
71 % aller analysierten Projekte phdnomenubergreifend sowohl mit dem Islamismus als
auch mit dem Rechtradikalismus beschaftigen — was durchaus sinnvoll ist, weil beide Pha-
nomene in einem wechselseitigen Zusammenhang stehen und auch Parallelen aufweisen.
Flankiert wird die universale Pravention von selektiven Projekten, die den Besonderheiten
der beiden Ideologien ihren Tribut zollen. Als positive Entwicklung ist festzuhalten, dass
die Anzahl der Praventions- und Deradikalisierungsangebote aufgrund der Finanzierung
von Bund und Landern seit den 2010er Jahren stark angestiegen ist. Zugleich konnte das
MAPEX-Verbundprojekt zwei problematische Schieflagen der Radikalisierungspravention
identifizieren. Zum einem besteht in der deutschen Praventionslandschaft ein starkes
Stadt-Land-Gefalle. Ein GroBteil der Projekte und MaBnahmen operieren in einigen we-
nigen GroBstadten. lhre Ausstrahlungskraft auf landliche Gebiete ist nicht hinreichend
geklart. Zum anderen ist die finanzielle Ausstattung von zivilgesellschaftlichen Projekten
und gemeinnitzigen Tragern als prekar zu bezeichnen. Haufig betragt die Foderdauer
nur ein bis zwei Jahre. Dies wird der Prozesshaftigkeit von Radikalisierungsprozessen nicht
im Geringsten gerecht. Auch wird es fur die Projekttrager aufgrund dieses Umstandes
sehr schwierig, qualifiziertes Personal fir sich zu gewinnen. Betont werden muss aber
auch, dass das deskriptiv angelegte MAPEX-Projekt keine Evaluation von Praventionspro-
jekten liefert — dieses Thema bleibt eine Herausforderung der Radikalisierungsforschung.

Die Notwendigkeit sozialrdumliche Besonderheiten starker in den Blick zu nehmen, wird
von Praventionspraktiker:innen ebenfalls geteilt. Insbesondere in den ostdeutschen Bun-
deslandern kénnen aufgrund des sehr geringen Anteils von Muslim:innen an der Gesamt-
bevolkerung und dem hohen Anteil von Konfessionslosen z. B. anderorts erprobte For-
men des interreligidsen Dialogs kaum greifen. Zumindest gilt es zu konstatieren, dass ein
solcher Dialog nur eine Minderheit ansprechen kann. Umso mehr kommt den Schulen
die Aufgabe zu, medial vermittelte und im Regelfall muslimfeindliche Diskurse zu reflek-
tieren und einzuordnen. Eine Streitfrage bleibt, ob dabei die Vermittlung von ost-mig-
rantischen Analogien zu einer emphatischen Perspektivibernahme beitragen kann,
schlieBlich werden auch Ostdeutsche im wiedervereinigten Deutschland stereotypisiert,
75



migrantisiert und mit Positionsschranken und Leistungshiirden konfrontiert (Foroutan et.
al.: 2019). Da die ostdeutschen Bundeslander aber gleichzeitig Wahlhochburgen der Al-
ternative fir Deutschland sind und vielen rechtsradikalen Gruppierungen einen ,save
heaven” bieten, muss an dieser Stelle nlichtern festgehalten werden, dass bislang aus den
ost-migrantischen Analogien keinesfalls postmigrantische Allianzen erwachsen sind. Viel-
mehr scheinen eher Opferkonkurrenzen oder gegenseitige Distanzen aufgrund anderer
Merkmale (z.B. mediale Darstellung und fehlende Kontakte) zu entstehen.

GroBer Konsens herrscht dartber, dass den Schulen in dieser Gemengelage eine Herku-
lesaufgabe zu kommt. In einer plural verfassten, heterogenen Gesellschaft ist die Schule
schlieBlich der Ort, an dem junge Menschen mit unterschiedlichsten Weltanschauungen
und ethnisch-kulturellen Wurzeln zusammenkommen. Es bestehen aber durchaus Zwei-
fel, dass die existierenden Lerninhalte- und Formate in ihrer jetzigen Form dazu geeignet
sind, interkulturelle Kompetenz, kritisches Denken und die damit zusammenhangenden
Konzepte der Multiperspektivitat und Mindigkeit zu férdern. Insbesondere das vermit-
telte Bild Gber den Islam und muslimisches Leben in Deutschland wirkt eher verstaubt. So
konstatieren Prof. Dr. Riem Spielhaus und Radwa Shalaby, dass der Islam vorwiegend
auBerhalb Europas verortet wird und dass durch mangelnde Trennscharfe zwischen Reli-
gion, Kultur und Politik ein essentialisiertes und statisches Bild der Religion gezeichnet
wird. Insbesondere die Behandlung des Themenfeldes Islamismus neigt dazu, religitse
Radikalisierung vereinfacht mit ,dem Islam” zu erklaren. Dies hat Konsequenzen: Die Viel-
falt muslimischer Religiositat gerat unter Generalverdacht und es tGberwiegen entindivi-
dualsierende Darstellungen von Muslim:innen, die als nicht-zugehérige und bedrohliche
Andere konstruiert werden. Es stellt sich somit die Frage, wie Unterrichtsmaterialien und
schulische Praxis zukinftig gestaltet werden kédnnen, um Raum fur fur Dialog, aber auch-
kontroverse Themen zu bieten, ohne dabei die zuvor skizzierten Schieflagen zu reprodu-
zieren. Das RIRA-Projekt wird den skizzierten Herausforderungen in den néachsten Jahren
seine Aufmerksamkeit widmen und durch seine interdisziplinar angelegte Grundlagen-
forschung wichtige Impulse liefern.

76



Literaturverzeichnis

Adam-Troian, Jais, Eric Bonetto, Marcos Araujo, Ouissam Baidada, Elif Celebi, Marcos D.
Martin, Fade Eadeh, Amélie Godefroidt, Slieman Halabi, Yara Mahfud, Florent Va-
ret, und Taylan Yurtbakan. 2020. Positive associations between anomia and inten-
tions to engage in political violence: Cross-cultural evidence from four countries.
Peace and Conflict: Journal of Peace Psychology 26:217-223.

Adorno, Theodor W. 1973. Studien zum Autoritiren Charakter. Frankfurt am Main: Suhr-
kamp.

Adorno, Theodor W. 1951. Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschddigten Leben.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Adorno, Theodor W., Else Frenkel-Brunswik, Daniel J. Levinson & R. Nevitt Sanford. 1950.
The Authoritarian Personality. New York: Harper & Brothers.

Agentur der Europaischen Union fir Grundrechte. 2010. ,Erfahrungen muslimischer und
nichtmuslimischer Jugendlicher mit Diskriminierung, sozialer Ausgrenzung und
Gewalt: Eine Vergleichsstudie in drei EU-Mitgliedstaaten.”https://fra.europa.eu/si-
tes/default/files/fra_uploads/1191-Infosheet-racism-marginalisation_DE.pdf

Al Raffie, Dina. 2013. Social Identity Theory for Investigating Islamic Extremism in the Di-
aspora. Journal of Strategic Security 6 (4): 67-91.

Alexander, Amy C., und Christian Welzel. 2011. Islam and Patriarchy: How Robust is Muslim
Support for Patriarchal Values? International Review of Sociology 21: 249-276.

Alexseev, Mikhail A., und Sufian N. Zhemukhov. 2015. From Mecca with tolerance: Reli-
gion, social recategorisation and social capital. Religion, State and Society 43:371-
391.

Allport, Gordon W. 1979. The nature of prejudice. 25. Aufl. New York: Basic books.

Almond, Gabriel, und Sidney Verba. 1963. The Civic Culture. Political Attitudes and De-
mocracy (n Five Nations. Princeton.

Altemeyer, Bob. 2003. RESEARCH: Why Do Religious Fundamentalists Tend to be Preju-
diced? International Journal for the Psychology of Religion 13 (1): 17-28. doi:
10.1207/5153275821JPR1301_03.

77



Altemeyer, Bob, und Bruce Hunsberger. 1992. Authoritarianism, Religious Fundamental-
ism, Quest, and Prejudice. International Journal for the Psychology of Religion 2 (2):
113-133. doi: 10.1207/515327582ijpr0202_5.

Altemeyer, Bob. 1981. Right-wing authoritarianism. Winnipeg: University of Manitoba
Press.

Altemeyer, Bob. 1988. Enemies of freedom: Understanding right-wing authoritarianism.
San Francisco, CA, US: Jossey-Bass.

Altemeyer, Bob. 1996. The authoritarian specter. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Anderson, Benedict. 2005. Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines folgenreichen Kon-
zepts. Frankfurt am Main: Campus-Verlag.

Armborst, Andreas, Janusz Biene, Marc Coester, Frank Greuel, Bjérn Milbradt und Inga
Nehlsen. 2018. Evaluation in der Radikalisierungspravention: Ansatze und Kontro-
versen. Ansatze und Kontroversen. PRIF Reports Bd. 11. Frankfurt am Main: Leibniz-
Institut Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung (HSFK).

Asbrock, Frank, und Immo Fritsche. 2013. Authoritarian reactions to terrorist threat: Who
is being threatened, the Me or the We? International Journal of Psychology 48:35-
49.

Aslan, Ednan und Akkilig, Evrim Ersan. 2017. Islamistische Radikalisierung. Biografische Ver-
ldufe im Kontext der religidsen Sozialisation und des radikalen Milieus.

Aslan, Ednan, Evrim Ersan Akkilic und Maximilian Hammerle. 2018. Islamistische Radikali-
sierung. Biografische Verldufe im Kontext der religiésen Sozialisation und des radi-
kalen Milieu. Wiener Beitrdge zur Islamforschung. Wiesbaden: Springer VS.

Attia, Iman. 2009. Die »westliche Kultur« und ihr Anderes: Zur Dekonstruktion von Orienta-
lismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld: Transcript Verlag.

Audit Commission. 2008. Preventing Violent Extremism — Learning and Development Ex-
ercise. Home Office and Communities and Local Government. https//www justice-
inspectorates.gov.uk/hmicfrs/media/preventing-violent-extremism-learning-and-
development-exercise-20080930.pdf. Zugegriffen: 28. Dezember 2020.

Awan, Akil N. 2008. Antecedents of Islamic political radicalism among Muslim communi-
ties in Europe. Political Science & Politics 41:13-17

78



Bach, Annika, Katharina Fritsche, und Margreth Linenborg. 2011. Migrantinnen in den Me-
dien: Darstellungen in der Presse und ihre Rezeption. Bielefeld: transcript Verlag.

Badea, Constantina, Aarti lyer, und Verena Aebischer. 2018. National identification, en-
dorsement of acculturation ideologies and prejudice: The impact of the perceived
threat of immigration. International Review of Social Psychology 31:1-10.

Bailey, Gavin, und Phil Edwards. 2017. Rethinking ‘Radicalisation’: Microradicalisations and
Reciprocal Radicalisation as an Intertwined Process. Journal for Deradicalization
10:255-281.

Baker, Paul, Costas Gabrielatos, und Tony McEnery. 2013. Discourse analysis and media
attitudes: The representation of Islam in the British press. Cambridge, New York:
Cambridge University Press.

Barsch, Claus-E. (1998): Die politische Religion des Nationalsozialismus. Minchen: Fink.

Barsch, Claus-E., Berghoff, Peter, Sonnenschmidt, Reinhard (2005): Wer Religion verkennt,
erkennt Politik nicht. Perspektiven der Religionspolitologie. Wirzburg: K&nigshausen
und Neumann.

Bartlett, Jamie, und Jonathan Birdwell. 2013. Cumulative Radicalization Between Far-Right
and Islamist Groups in the UK: A Review of Evidence. London: Demos.

Batson, Charles Daniel. 2013. Individual Religion, Tolerance, and Universal Compassion. In
Religion, intolerance, and conflict: A scientific and conceptual investigation, Hrsg.
Steve Clarke, Russell Powell und Julian Savulescu, 88-106. Oxford: Oxford Univ.
Press.

Bauer, Christina A. und Bettina Hannover. 2020. Changing “us” and hostility towards
“them” — Implicit theories of national identity determine prejudice and participa-
tion rates in an anti-immigrant petition. European Journal of Social Psychology
50:810-826.

Bauman, Zygmunt. 1992. Moderne und Ambivalenz. Hamburg: Hamburger Edition.

Beck, Ulrich. 2008. Der eigene Gott: Von der Friedensfihigkeit und dem Gewaltpotential
der Religionen. Frankfurt am Main: Verl. der Weltreligionen.

Beigang, Steffen, Karolina Fetz, Dorina Kalkum, und Magdalena Otto. 2017. Diskriminie-
rungserfahrung in Deutschland. Ergebnisse einer Reprdsentativ- und einer Betroffe-
nenbefragung. Hg. v. Antidiskriminierungsstelle des Bundes. Baden-Baden: Nomos.

79



Belanger, Jocelyn J., Manuel Moyano, Hayat Muhammad, Lindsy Richardson, Marc-André
K. Lafreniere, Patrick McCaffery, Karyne Framand und Noémie Nociti. 2019. Radi-
calization leading to violence: A test of the 3N model. Frontiers in Psychiatry 10:42.

Belanger, Jocelyn J., Claudia F. Nisa, Birga M. Schumpe, Tsion Gurmu, Michael J. Williams
und Idhamsyah E. Putra. 2020. Do counter-narratives reduce support for ISIS? Yes,
but not for their target audience. Frontiers in Psychology 11:1059.

Bélanger, Jocelyn J.,, Blaine G. Robbins, Hayat Muhammad, Manuel Moyano, Claudia F.
Nisa, Birga M. Schumpe und Michelle Blaya-Burgo. 2020. Supporting political vio-
lence: The role of ideological passion and social network. Group Processes & In-
group Relations 23:1187-1203.

Betz, Hans-Georg. 2016. Against the Green Totalitarianism. Anti-Islamic Nativism in Con-
temporary Radical Right-Wing Populism in Western Europe. In Europe for the Eu-
ropeans. The Foreign and Security Policy of the Populist Radical Right, Hrsg. Chris-
tina Schori Liang, 51-72. London: Routledge.

Beutel, Alejandro. 2007. Radicalization and Homegrown Terrorism in Western Muslim
Communities. Lessons Learned for America. https://www.researchgate.net/publi-
cation/267835980_Radicalization_and_Homegrown_Terrorism_in_Western_Mus-
lim_Communities_Lessons_Learned_for_America.

Beutke, Mirijam und Kotzur, Patrick. 2015. Faktensammlung Diskriminierung. Gutersloh:
Bertelsmann Stiftung.

Beyer, Heiko. 2019. The Globalization of Resentment: Antisemitism in an Inter- and Trans-
national Context. Social Science Quarterly 100:1503-1522.

Bleich, Erik, und A. Maurits van der Veen. 2018. Media portrayals of Muslims: a compara-
tive sentiment analysis of American newspapers, 1996-2015. Politics, Groups, and
Identities 15:1-20. doi: 10.1080/21565503.2018.1531770.

Bleich, Erik, Hannah Stonebraker, Hasher Nisar, und Rana Abdelhamid. 2017. Media Por-
trayals of Minorities: Muslims in British Newspaper Headlines: 2001-2012. In Mi-
grants, minorities and the media: Information, representations and participation in
the public sphere, Hrsg. Erik Bleich, Irene Bloemraad und Els de Graauw, 86-106.
London, New York: Routledge, Taylor et Francis Group.

Bleich, Erik, Julien Souffrant, Emily Stabler, und A. van der Veen. 2018. Media Coverage of
Muslim Devotion: A Four-Country Analysis of Newspaper Articles, 1996-2016. Re-
ligions 9 (8): 247. doi: 10.3390/rel9080247.

80



Bleich, Erik. 2011. What is Islamophobia and How Much is There? Theorizing and Measur-
ing an Emerging Comparative Concept. American Behavioral Scientist 55: 1581-
1600.

Bogelein, Nicole; Meier, Jana; Neubacher, Frank. 2017. Modelle von Radikalisierungsver-
laufen — Einflussfaktoren auf Mikro-, Meso- und Makroebene. Neue Kriminalpolitik
4.370-378.

Bohleber, Werner. 1996. Ethnische Homogenitat und Gewalt. Zur Psychoanalyse von Eth-
nozentrismus, Fremdenhal und Antisemitismus. In Psychoanalyse heute: klinische
und kulturtheoretische Perspektiven, Hrsg. Leuzinger-Bohleber, Marianne, 194-206.
Opladen: Westdeutscher Verlag.

Bohleber, Werner. 2010. Idealitat und Destruktivitdt. Uberlegungen zur Psychodynamik
des religiésen Fundamentalismus. In Religion und Fanatismus: Psychoanalytische
und Gesellschaft, Hrsg. Leuzinger-Bohleber, Marianne & Paul-Gerhard Klumbies,
25-47. Gottingen: Vandenhoek & Ruprecht.

Bonefeld, Meike, und Oliver Dickhauser. 2018. (Biased) Grading of Students’ Performance:
Students’ Names, Performance Level, and Implicit Attitudes. Frontiers in Psychology
9: 1664-1078.

Boos-Ninning, Ursula, und Karakasoglu, Yasemin. 2005. Viele Welten leben. Zur Lebens-
situation von Mddchen und jungen Frauen mit Migrationshintergrund. Munster:
Waxmann.

Borum, Randy. 2011. Radicalization into Violent Extremism I. A Review of Social Science
Theories. In JSS 4:7-36.

Brahim Ben Slama, Uwe Kemmesies (Hrsg.) (2020): Handbuch Extremismuspravention —
Gesamtgesellschaftlich. Phanomenibergreifend. Hamm: Griebsch & Rochol.

Brettfeld, Katrin, und Peter Wetzels. 2017. Muslime in Deutschland. Integration, Integrati-
onsbarrieren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und poli-
tisch-religids motivierter Gewalt. Ergebnisse von Befragungen im Rahmen einer
multizentrischen Studie in stadtischen Lebensraumen. Universitdtsbibliothek Tiibin-
gen.

Brettfeld, Katrin, und Peter Wetzels. 2007. Muslime in Deutschland - Integration, Integra-
tionsbarrieren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und poli-
tisch-religids motivierter Gewalt - Ergebnisse von Befragungen im Rahmen einer
multizentrischen Studie in stadtischen Lebensrdumen. Bundesministerium des

81



Inneren. http://dx.doi.org/10.15496/publikation-4432. Zugegriffen am: 28. Dezem-
ber 2020.

Bridges, Maureen Miner. 2018. Psychological Contributions to Understanding Prejudice
and the Evangelical Mind. Christian Scholar's Review 47 (4): 363-372.

Brubaker, Rogers. 1992. Citizenship and Nationhood in France and Germany. Cambridge,
Mass.: Harvard University Press.

Bundesamt fir Migration und Flichtlinge (BaMF) (Hrsg.) 2009. Muslimisches Leben in
Deutschland, Nirnberg.

Bundeskriminalamt, Bundesamt fur Verfassungsschutz und Hessisches Informations- und
Kompetenzzentrum gegen Extremismus (Hrsg.). 2016. Analyse der Radikalisie-
rungshintergriinde und -verlaufe der Personen, die aus islamistischer Motivation
aus Deutschland in Richtung Syrien oder Irak ausgereist sind. Zweite Fortschrei-
bung 2016. Online unter: https://www.bka.de/SharedDocs/Downloads/DE/Publi-
kationen/Publikationsreihen/Forschungsergebnisse/2016AnalyseRadikalisierungs-
gruendeSyrienlrakAusreisende.html (07.03.2018).

Bundesamt fur Verfassungsschutz. 2019. Was ist Rechtsextremismus?. https://www.ver-
fassungsschutz.de/de/arbeitsfelder/af-rechtsextremismus/was-ist-rechtsext-re-
mismus Zugegriffen: 01.04.2021.

Bundesministerium fur Familie, Senioren, Frauen und Jugend (BMFSFJ). 2020. Abschluss-
bericht Bundesprogramm Demokratie leben! Erste Forderperiode (2015 —2019). Ber-
lin.

Bundeszentrale fur politische Bildung/bpb. 2020a. Zahlen und Fakten: Die soziale Situa-
tion in Deutschland. Religion. Eurobarometer-Umfrage, Angaben in Prozent der
Bevolkerung, Deutschland, West- und Ostdeutschland, 2018;
https://www.bpb.de/nachschlagen/zahlen-und-fakten/soziale-situation-in-
deutschland/145148/religion.

Bundeszentrale fur politische Bildung/bpb. 2020b. Islamismuspravention in Deutschland.
Akteure in Bund und Léndern, Bonn: Bundeszentrale fir politische Bildung.

Bundeszentrale fur politische Bildung. 2019. Diskriminierung und Radikalisierung: Zwei
Seiten einer Medaille!? | bpb. 30.8.2019.

82


http://dx.doi.org/10.15496/publikation-4432

Burch-Brown, Joanna, und William Baker. 2016. Religion and reducing prejudice. Group
Processes & Intergroup Relations 19 (6): 784-807. doi: 10.1177/1368430216629566.

Busher, Joel und Graham Macklin. 2015. Interpreting "Cumulative Extremism”: Six Pro-
posals for Enhancing Conceptual Clarity. Terrorism and Political Violence 27 (5):
884-905.

Campelo, Nicolas, Alice Oppetit, Francoise Neau, David Cohen, und Guillaume Bronsard.
2018. Who are the European youths willing to engage in radicalisation? A multi-
disciplinary review of their psychological and social profiles. European psychiatry :
the journal of the Association of European Psychiatrists 52:1-14. doi:
10.1016/j.eurpsy.2018.03.001.

Castano, Emanuele, Vincent Yzerbyt, Maria-Paola Paladino, und Simona Sacchi. 2002. |
belong, therefore, | exist: Ingroup identification, ingroup entitativity, and ingroup
bias. Personality and Social Psychology Bulletin 28:135-143.

Celik, Kazim, Nabila Essongri, Julia Schuler & Franka Grella-Schmidt 2021. In Druck. Mig-
ration, Zugehorigkeit und Anerkennung in Berlin. In ,/ch hab noch nie auf einer
ruhigen Insel gelebt”. Stddtische Konfliktrdume zwischen Anerkennung, Partizipation
und Abwertung, Hrsg. Decker, Oliver, Gert Pickel & Kathrin Reimer-Gordinskaya.
Springe: zu Klampen

Ceylan, Rauf, und Michael Kiefer. 2018. Radikalisierungsprévention in der Praxis. Antworten
der Zivilgesellschaft auf den gewaltbereiten Neosalafismus. Wiesbaden: Springer
VS.

Charchira, Samy. 2017. Mdglichkeiten der Einbindung muslimischer Institutionen und Mo-
scheegemeinden in die Radikalisierungspravention. In "Sie haben keinen Plan B".
Radikalisierung, Ausreise, Riickkehr - zwischen Prévention und Intervention, Hrsg.
Jana Kargel, 303-318. Bonn: Bundeszentrale fir politische Bildung.

Charlier, Mahrokh. 2017. Ost-westliche Grenzgcinge: Psychoanalytische Erkundungen kul-
tureller und psychischer Differenzen zwischen »Orient« und »Okzident«. GieBen:
Psychosozial-Verlag.

Christodoulou, Eleni, und Simona Szakacs. 2018. Pravention von gewalttdtigem Extremis-
mus durch Bildung. Braunschweig: Georg-Eckert-Institut.

Ciftci, Sabri. 2012. Islamophobia and threat perceptions: Explaining anti Muslim sentiment
in the West. Journal of Muslim Minority Affairs 32:293-309.

83



Correl, Joshua, und Bernadette Park. 2005. A model of the ingroup as a social resource.
Personality and Social Psychology Review 9:341-359.

Dalgaard-Nielsen, Anja. 2010. Violent Radicalization in Europe: What We Know and What
We Do Not Know. Studies in Conflict & Terrorism 33 (9): 797-814.

Dangubi¢, Marija, Maykel Verkuyten, und Tobias H. Stark. 2020. Rejecting Muslim or
Christian Religious Practices in Five West European Countries: A Case of Discrimi-
natory Rejection? Ethnic and Racial Studies 43:306-326.

Dantschke, Claudia. 2017. Attraktivitat, Anziehungskraft und Akteure des politischen und
militanten Salafismus in Deutschland. In Salafismus in Deutschland: jugendkultu-
relle Aspekte, pddagogische Perspektiven, 61-76. Wiesbaden: Springer VS.

Das, Enny, Brad J. Bushman, Marieke D. Bezemer, Peter Kerkhof, und Ivar E. Vermeulen.
2009. How terrorism news reports increase prejudice against outgroups: A terror
management account. Journal of Experimental Social Psychology 45:453-459.

Dawson, Lorne L. 2017. Discounting Religion in the Explanation of Homegrown Terrorism.
In The Cambridge companion to Religion and Terrorism, Hrsg. James R. Lewis, 32—
45. Cambridge companions to Philosophy, Religion and Culture. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

de Vroome, Thomas, Maykel Verkuyten, und Borja Martinovic. 2014. Host National Iden-
tification of Immigrants in the Netherlands. International Migration Review 48:1-27.

Decker, Oliver, Julia Schuler, Alexander Yendell, Clara SchlieBler & Elmar Brahler. 2020.
Das autoritare Syndrom: Dimensionen und Verbreitung der Demokratie-Feindlich-
keit. In Autoritdre Dynamiken. Alte Ressentiments — neue Radikalitdt, Hrsg. Decker,
Oliver & Elmar Brahler, 179-209. GielBen: Psychosozial-Verlag.

Decker, Oliver & Elmar Brahler. 2020. Autoritdre Dynamiken. Alte Ressentiments — neue
Radikalitat. GieBen: Psychosozial-Verlag. https://www.boell.de/sites/default/fi-
les/2020-11/Decker-Braehler-2020-Autoritaere-Dynamiken-Leipziger-Autoritaris-
mus-Studie.pdf?dimension1=ds_leipziger_studie Zugegriffen: 01.04.2021.

Decker, Oliver, und Elmar Brahler (Hrsg.). 2020. Autoritdre Dynamiken: Alte Ressentiments
- neue Radikalitdt: Leipziger Autoritarismus Studie 2020. GieBen: Psychosozial-Ver-

lag.

84



Decker, Oliver & Elmar Brahler. 2018. Flucht ins Autoritire. Rechtsextreme Dynamiken in
der  Mitte  der Gesellschatft. GieBen: Psychosozial-Verlag.
https://www.boell.de/de/leipziger-autoritarismus-studie Zugegriffen: 01.04.2021.

Decker, Oliver & Elmar Brahler. 2016. Ein Jahrzehnt der Politisierung: Gesellschaftliche
Polarisierung und Gewaltvolle Radikalisierung in Deutschland zwischen 2006
und 2016. In Die enthemmte Mitte. Autoritdre und rechtsextreme Einstellung in
Deutschland. Die Leipziger »Mitte«-Studie 2016, Hrsg. Dies. & Johannes Kiess, 95—
136.  GieBen: Psychosozial-Verlag.  https://www.boell.de/sites  /default/fi-
les/buch_mitte_studie_uni_leipzig_2016.pdf Zugegriffen: 01.04.2021.

Decker, Oliver, Andreas Hinz, Norman Gei3ler & Elmar Brahler. 2013. Fragebogen zur
rechtsextremen Einstellung — Leipziger Form (FR-LF). In Rechtsextemismus der
Mitte: Eine sozialpsychologische Gegenwartsdiagnose; Hrsg. Decker, Oliver, Johan-
nes Kiess & Elmar Brdhler, 197-212. GieBen: Psychosozial-Verlag.
http://home.uni-leipzig.de/decker/e406.pdf Zugegriffen: 01.04.2021.

Decker, Oliver & Elmar Brahler. 2000. Antisemitismus und Autoritarismus im vereinten
Deutschland. Psychosozial, 24, 31-51.

Decker, Oliver, und Elmar Brahler. (Hrsg.). 2020. Autoritdre Dynamiken. Alte Ressentiments
— neue Radikalitdt. GieBen: Psychosozial-Verlag .

Deutsches Jugendinstitut. 2020. Wissenschaftliche Begleitung der Modellprojekte zu GMF
und Demokratiestarkung. Abschlussbericht 2019. Programmevaluation ,Demokra-
tie leben!”, Halle.

Di Stasio, Valentina, Bram Lancee, Susanne Veit, und Ruta Yemane. 2019. Muslim by De-
fault or Religious Discrimination? Results from a Cross-National Field Experiment.
Journal of Ethnic and Migration Studies:1-22.

Diamond, Larry. 1999. Developing Democracy. Towards Consolidation. Baltimore.

Diehl, Claudia, Matthias Koenig, und Kerstin Ruckdeschel. 2009. Religiosity and Gender
Equality: Comparing Natives and Muslim Migrants in Germany. Ethnic and Racial
Studies 32: 278-301.

Diehl, Claudia, und Matthias Koenig. 2009. Religiosity of First and Second Generation
Turkish Migrants : A Phenomenon and Some Attempts at a Theoretical Explana-
tion. Zeitschrift fir Soziologie 38:300-319.

Diekmann, Isabell. 2017. Islamfeindlichkeit oder MuslimInnenfeindlichkeit? Empirische Da-
tenanalyse zur Differenzierung zweier Phanomene. IKG Working Paper Nr. 12.
85



https://pub.uni-bielefeld.de/download/2916283/2916284/WP12 Diekmann.pdf.
Zugegriffen am: 28. Dezember 2020.

Doosje, Bertjan, Annemarie Loseman, und Kees van den Bos. 2013. Determinants of radi-
calization of Islamic youth in the Netherlands: Personal uncertainty, perceived in-
justice, and perceived group threat. Journal of Social Issues 69:586-604.

Doosje, Bertjan, Fathali M. Moghaddam, Arie W. Kruglanski, Arjan de Wolf, Liesbeth
Mann, und Allard R. Feddes. 2016. Terrorism, radicalization and de-radicalization.
Current Opinion in Psychology 11:79-84.

Dovidio, John F., Samuel L. Gaertner, und Gladys Kafati. 2000. Group identity and inter-
group relations: The common in-group identity model. Advances in Group Pro-
cesses 17:1-35.

Dugas, Michelle, Jocelyn J. Belanger, Manuel Moyano, Birga M. Schumpe, Arie W.
Kruglanski, Michele J. Gelfand, Kate Touchton-Leonard, und Noémie Nociti. 2016.
The quest for significance motivates self-sacrifice. Motivation Science 2:15-32.

Dugas, Michelle, Noa Schori-Eyal, Arie W. Kruglanski, Yechiel Klar, Kate Touchton-Leon-
ard, Andrew McNeill, Michele J. Gelfand, und Sonia Roccas. 2018. Group-centric
attitudes mediate the relationship between need for closure and intergroup hos-
tility. Group Processes & Intergroup Relations 21:1155-1171.

Dunwoody, Philip T., und Sam G. McFarland. 2018. Support for anti-muslim policies: The
role of political traits and threat perception. Political Psychology 39:89-106.

Dunwoody, Philip T., & Dennis L. Plane. 2019. The influence of authoritarianism and out-
group threat on political affiliations and support for antidemocratic policies. Peace
and Conflict: Journal of Peace Psychology. https://doi.org/10.1037/pac0000397

Easton, David. 1965. A System Analysis of Political Life. New York: John Wiley.

Eatwell, Roger. 2006. Community Cohesion and Cumulative Extremism in Contemporary
Britain. The Political Quarterly 77 (2): 204-216. doi: 10.1111/).1467-
923X.2006.00763 x.

Ebner, Julia. 2017a. The rage: The vicious circle of Islamist and far-right extremism. London,
New York, NY: I.B. Tauris.

Ebner, Julia. 2017b. Radikalisierungsspirale: Das Wechselspiel zwischen Islamismus und
Rechtsextremismus. Wissen schafft Demokratie 1 (2): 148-157.

86


https://pub.uni-bielefeld.de/download/2916283/2916284/WP12_Diekmann.pdf
https://doi.org/10.1037/pac0000397

Ebner, Julia. 2019. Radikalisierungsmaschinen: Wie Extremisten die neuen Technologien
nutzen und uns manipulieren. Berlin: Suhrkamp.

Ebner, Julia. 2021. The Rage. The Vicious Circle of Islamist and Far-Right Extremism. Lon-
don: I.B. Tauris.

Eckstein, Harry. 1965. A Theory of Stable Democracy. Princeton University: Center of Inter-
national Studies.

Eckert. Roland. 2013. Radikalisierung — Eine soziologische Perspektive. In Aus Politik und
Zeitgeschichte 63:11-17.

Eickhof, llka. 2010. Antimuslimischer Rassismus in Deutschland: theoretische Uberlegungen.
Berlin: wvb, Wiss. Verl.

El-Mafaalani, Aladin, Fathi, Alma, Mansour, Ahmad, Muller, Jochen, Nordbruch, Gétz und
Waleciak, Julian. 2016. Ansatze und Erfahrungen der Praventions- und Deradikali-
sierungsarbeit. In HSFK-Report Nr. 6. Frankfurt am Main: Leibniz-Institut Hessische
Stiftung Friedens- und Konfliktforschung

El-Mafaalani, Aladin. 2014. Salafismus als jugendkulturelle Provokation Zwischen dem Be-
durfnis nach Abgrenzung und der Suche nach habitueller Ubereinstimmung. In
Salafismus in Deutschland, Hrsg. Thorsten Gerald Schneiders, 355-362. [Place of
publication not identified]: Transcript-Verlag.

El-Mafaalani, Aladin, Alma Fathi, Ahmad Mansour, Jochen Miiller, G6tz Nordbruch und
Julian Waleciak. 2016. Ansatze und Erfahrungen der Préventions- und Deradikali-
sierungsarbeit. HSFK-Report Bd. 6/2016. Frankfurt am Main.

Er, Samet. 2020. Deradikalisierungsarbeit im Gefangnis. In Aspekte von Radikalisierungs-
prozessen. Fallgestttzte Studien, 195-218.

Erhardt, Julian, Steffen Wamsler, und Markus Freitag. 2021. National Identity between De-
mocracy and Autocracy: A Comparative Analysis of 24 Countries. European Politi-
cal Science Review 13:59-76.

Erikson, Erik H. 2017. Identitdt und Lebenszyklus: Drei Aufséitze, 28. Aufl. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Eskelinen, Viivi, und Maykel Verkuyten. 2020. Support for Democracy and Liberal Sexual
Mores among Muslims in Western Europe. Journal of Ethnic and Migration Studies
46:2346-2366.

87



Esses, Victoria M., und Leah K. Hamilton. 2021. Xenophobia and anti-immigrant attitudes
in the time of COVID-19. Group Processes & Intergroup Relations 24:253-259.

Fahrig, Katharina. 2020. Rechte Jugendliche und ihre Familien. Wiesbaden: Springer Fach-
medien Wiesbaden.

Fielitz, Maik, Julia Ebner, Jakob Guhl und Matthias Quent, Hrsg. 2018. Hassliebe. Muslim-
feindlichkeit, Islamismus und die Spirale gesellschaftlicher Polarisierung : For-
schungsbericht. Jena, London, Berlin: IDZ.

Fischer, Peter, Tobias Greitemeyer, Andreas Kastenmdiller, Dieter Frey, und Silvia OBwald.
2007. Terror salience and punishment: Does terror salience induce threat to social
order? Journal of Experimental Social Psychology 43:964-971.

Fleischmann, Fenella, Karen Phalet, und Olivier Klein. 2011. Religious identification and
politicization in the face of discrimination: Support for political Islam and political
action among the Turkish and Moroccan second generation in Europe. British Jour-
nal of Social Psychology 50:628-648.

Fodeman, Ari D., Daniel W. Snook, und John G. Horgan. 2020. Picking up and defending
the faith: Activism and radicalism among Muslim converts in the United States.
Political Psychology 41:679-698.

Foroutan, Naika, Coskun Canan, Sina Arnold, Benjamin Schwarze, Steffen Beigang, Dorina
Kalkum. 2014. Deutschland postmigrantisch I. Gesellschaft, Religion, Identitdit — Erste
Ergebnisse. Berlin: Berliner Institut fir empirische Integrations- und Migrationsfor-
schung.

Foroutan, Naika; Kalter, Frank; Canan, Coskun; Simon, Mara (2019): Ost-Migrantische Ana-
logien I. Konkurrenz um Anerkennung, Berlin: DeZIM-Institut.

Foroutan, Naika, Coskun Canan, Benjamin Schwarze, Steffen Beigang, Dorina Kalkum.
2015. Deutschland postmigrantisch Il — Einstellungen von Jugendlichen und jungen
Erwachsenen zu Gesellschaft, Religion und Identitct. Berlin: Berliner Institut fir em-
pirische Integrations- und Migrationsforschung.

Naika Foroutan, Coskun Canan, Sina Arnold, Benjamin Schwarze, Steffen Beigang, Dorina
Kalkum (2014): Deutschland postmigrantisch |. Gesellschaft, Religion, Identitct —
Erste Ergebnisse. Berlin.

Foroutan, Naika. 2020. Muslimische Identitdten. Soziale Konstruktionen und Performanz
vor dem Hintergrund antimuslimischer Einstellungen in Deutschland. In Stefan E.

88



HoBI/Lobna Jamal/Frank Schellenberg (Hrsg.): Politische Bildung im Kontext von
Islam und Islamismus, Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung.

Fox, Jonathan, und Yasemin Akbaba. 2015. Securitization of Islam and Religious Discrimi-
nation: Religious Minorities in Western Democracies, 1990-2008. Comparative Eu-
ropean Politics 13:175-197.

FRA. 2017. Second European Union Minorities and Discrimination Survey Muslims — Se-
lected Findings. European Union Agency for Fundamental Rights. https://fra.eu-
ropa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimina-

tion-survey-muslims-selected. Zugegriffen am: 28. Dezember 2020.

Freiheit, Manuela, Andreas Uhl und Andreas Zick. 2021a. Ein systematischer Blick auf die
Praventionslandschaft in D- eutschland. In Radikalisierungsprévention in Deutsch-
land. Mapping und Analyse von Prdventions- und Distanzierungsprojekten im Um-
gang mit islamistischer Radikalisierung, Hrsg. MAPEX-Forschungsverbund, 49-82.
Osnabrtick, Bielefeld.

Freiheit, Manuela, Andreas Uhl und Andreas Zick. 2021b. PhdanomenUbergreifende Radi-
kalisierungspravention — Perspektiven aus Praxis und Forschung-. In Radikalisie-
rungspravention in Deutschland. Mapping und Analyse von Praventions- und Dis-
tanzierungsprojekten im Umgang mit islamistischer Radikalisierung, Hrsg. MAPEX-
Forschungsverbund, 223-261. Osnabrtick, Bielefeld.

Frindte, Wolfgang, Boehnke, Klaus, Kreikenbom, Henry und Wagner, Wolfagang. 2011.
Lebenswelten junger Muslime in Deutschland. Berlin: Bundesministerium des Innern
des Innern

Frindte, Wolfgang., und Nico. Dietrich (Hrsg.). 2017. Muslime, Fliichtlinge und Pegida: So-
zialpsychologische und kommunikationswissenschaftliche Studien in Zeiten globaler
Bedrohungen. Wiesbaden: Springer VS.

Fritsche, Immo, Eva Jonas, Catharina Ablasser, Magdalena Beyer, Johannes Kuban, Anna-
Marie Manger, und Marlene Schultz. 2013. The power of we: Evidence for group-
based control. Journal of Experimental Social Psychology 49:19-32.

Fritsche, Immo, Eva Jonas, und Thomas Fankhanel. 2008. The role of control motivation
in mortality salience effects on ingroup support and defense. Journal of Personality
and Social Psychology 95:524-541.

89


https://fra.europa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimination-survey-muslims-selected
https://fra.europa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimination-survey-muslims-selected
https://fra.europa.eu/en/publication/2017/second-european-union-minorities-and-discrimination-survey-muslims-selected

Fritsche, Immo, Eva Jonas, und Thomas Kessler. 2011. Collective reactions to threat: Impli-
cations for intergroup conflict and for solving societal crises. Social Issues and Pol-
(cy Review 5:101-136.

Fritsche, Immo, Miguel Moya, Marcin Bukowski, Philipp Jugert, Soledad de Lemus, Oliver
Decker, Immaculada Valor-Segura, und Ginés Navarro-Carrillo. 2017. The great re-
cession and group-based control: Converting personal helplessness into social
class in-group trust and collective action. Journal of Social Issues 73:117-137.

Frounfelker, Rochelle L., Frissen, Thomas, Vonorio, Isabella, Rousseau, Cecile und d'Hae-
nens, Leen. 2019. Exploring the discrimination—radicalization nexus: empirical evi-
dence from youth and young adults in Belgium. International Journal of Public
Health 64:897-908

Fuchs, Dieter, und Edeltraud Roller. 2016. Demokratiekonzeptionen der Birger und de-
mokratische Gemeinschaftsorientierungen: Westliche, ostasiatische und arabi-
sche Lander im Vergleich. Politische Vierteljahresschrift 51:296-317.

Fuchs, Dieter. 2002. Das Konzept der politischen Kultur: Die Fortsetzung einer Kontroverse
in konstruktiver Absicht. In Biirger und Demokratie in Ost und West. Studien zur
politischen Kultur und zum politischen Prozess. Festschrift fir Hans-Dieter Klinge-
mann, Hrsg. Dieter Fuchs, Edeltrauf Roller, und Bernhard Welels, 27-49. Wiesba-
den.

Fuchs, Dieter. 2007. The Political Culture Paradigm. In The Oxford Handbook of Political
Behavior, Hrsg. Russel J. Dalton, und Hans-Dieter Klingemann, 161-184. New York.

Fuchs, Marek. 2003. Rechtsextremismus von Jugendlichen. Kélner Zeitschrift ftir Soziologie
und Sozialpsychologie, 55, 654-678.

Gaertner, Samuel L., John F. Dovidio, Brenda S. Banker, Missy Houlette, Kelly M. Johnson,
und Elizabeth A. McGlynn. 2000. Reducing intergroup conflict: From superordinate
goals to decategorization, recategorization, and mutual differentiation. Group Dy-
namics: Theory, Research, and Practice 4:98-114.

Gaertner, Samuel L., Jeffrey Mann, Audrey Murrell, und John F. Dovidio. 1989. Reducing
intergroup bias: The benefits of recategorization. Journal of Personality and Social
Psychology 57:239-249.

Gartenstein-Ross, Daveed und Grossmann, Laura. 2009. Homegrown Terrorist in the US
and UK. An empirical examination of the radicalization process. Washington: FDD
Press.

90



Gest, Justin. 2015. Reluctant pluralists: European Muslims and essentialist identities. Ethnic
and Racial Studies 38:1868-1885.

Giannakakis, Andrew E., und Immo Fritsche. 2011. Social identities, group norms, and
threat: On the malleability of ingroup bias. Personality and Social Psychology Bul-
letin 37:82-93.

Gill, Paul. 2008. Suicide Bomber Pathways among Islamic Militants, In Policing 2:412-422.

Goertz, Stefan. 2020. Terrorismusabwehr. Zur aktuellen Bedrohung durch islamistischen
Terrorismus in Deutschland und Europa. 3. Aufl. Wiesbaden: Springer VS.

Grammes, Tillmann. 2014. Kontroversitat. In Handbuch politische Bildung., 266-274. Frank-
fzrt am Main: Wochenschau Verlag.

Greenaway, Katherine H., S. Alexander Haslam, Tegan Cruwys, Nyla A. Branscombe, Re-
nate Ysseldyk, und Courtney Heldreth. 2015. From “we" to “me": Group identifica-
tion enhances perceived personal control with consequences for health and well-
being. Interpersonal Relations and Group Processes 109:53-74.

Greenaway, Katherine H., Winnifred R. Louis, Matthew J. Hornsey, und Janelle M. Jones.
2014. Perceived control qualifies the effects of threat on prejudice. British Journal
of Social Psychology 53:422-442.

Greenberg, Jeff, Tom Pyszczynski, und Sheldon Solomon. 1986. The causes and conse-
quences of a need for self-esteem: A terror management theory. In Public Self and
Private Self, Hrsg. Roy F. Baumeister, 189-212. New York: Springer.

Greenberg, Jeff, Tom Pyszczynski, Sheldon Solomon, Abram Rosenblatt, Mitchell Veeder,
Shari Kirkland, und Deborah Lyon. 1990. Evidence for terror management theory
Il: The effects of mortality salience on reactions to those who threaten or bolster
the cultural worldview. Journal of Personality and Social Psychology 58:308-318.

Greenberg, Jeff, Jeff Schimel, Andy Martens, Sheldon Solomon, und Tom Pyszczynski.
2001. Sympathy for the devil: Evidence that reminding whites of their mortality
promotes more favorable reactions to white racists. Motivation and Emotion
25:113-134.

Greenberg, Jeff, Linda Simon, Tom Wyszynski, Sheldon Solomon, und Dan Chatel. 1992.
Terror management and tolerance: Does mortality salience always intensify nega-
tive reactions to others who threaten one’s worldview? Journal of Personality and
Social Psychology 63:212-220.

91



Habermas, Jirgen. 1996. Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie.
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Hafez, Farid. 2014. Shifting Borders: Islamophobia as Common Ground for Building Pan-
European Right-Wing Unity. Patterns of Prejudice 48:479-499.

Hafez, Kai. 2013. Freiheit, Gleichheit und Intoleranz. Der Islam in der liberalen Gesellschaft
Deutschlands und Europas. Bielefeld: Transcript Verlag.

Hafez, Kai, und Carola Richter. 2007. Das Islambild von ARD und ZDF. Aus Politik und
Zeitgeschichte 26-27:40-46.

Hafez, Kai. 2017. Der Islam hat eine schlechte Presse, in: ZEIT-Online, 21.02.2017; abgeru-
fen am 10.03.2021.

Hafez, Kai und Schmidt Sabrina. 2020. Rassismus und Reprasentation: das Islambild deut-
scher Medien im Nachrichtenjournalismus und im Film, in: Bundeszentrale fiir po-

litische Bildung/bpb, 27.08.2020, https://www.bpb.de/lernen/pro-
jekte/oray/314621/islambild-deutscher-medien; Seite zuletzt abgerufen am
10.03.2021.

Haider, Huma. 2015. Radicalisation of diaspora communities. GSDRC Helpdesk Research
Report 1187. Birmingham UK: University of Birmingham.

Hakim, Nader H., Ludwin E. Molina, und Nyla R. Branscombe. 2018. How Discrimination
shapes social identification processes and well-being among Arab Americans. So-
cial Psychological and Personality Science 9:328-337.

Halloran, Michael J., und Emiko S. Kashima. 2004. Social identity and worldview validation:
The effects of ingroup identity primes and mortality salience on value endorse-
ment. Personality and Social Psychology Bulletin 30:915-925.

Halm, Dirk, und Martina Sauer. 2015. Lebenswelten deutscher Muslime. GUtersloh: Bertels-
mann Stiftung.

Haner, Murat, Melissa M. Sloan, Francis T. Cullen, Teresa C. Kulig, und Cheryl Lero Jonson.
2019. Public Concern about Terrorism: Fear, Worry, and Support for Anti-Muslim
Policies. Socius: Sociological Research for a Dynamic World 5: 1-16.

Harmon-Jones, Eddie, Jeff Greenberg, Sheldon Solomon, und Linda Simon. 1996. The ef-
fects of mortality salience on intergroup bias between minimal groups. European
Journal of Social Psychology 26:677-681.

92



Harz, Christiane. 2020. Fluchtmigration in den Medien. Stereotypisierungen, Medienana-
lyse und Effekte der rassifizierten Medienberichterstattung. In Migration, Religion,
Gender und Bildung: Beitréige zu einem erweiterten Verstdndnis von Intersektiona-
litéit, Hrsg. Meltem Kulagatan und Harry Harun Behr, 175-210. Bielefeld: Transcript-
Verlag.

Haslam, S. Alexander, Penelope J. Oakes, Katherine J. Reynolds, und John C. Turner. 1999.
Social identity salience and the emergence of stereotype consensus. Personality
and Social Psychology Bulletin 25:809-818.

Hausler, Alexander. 2016. AfD, Pegida & Co. Die Formierung einer muslimfeindlichen
rechten Bewegung. In Muslime in Deutschland. Historische Bestandaufnahme, ak-
tuelle Entwicklungen und zuktinftige Forschungsfragen, Hrsg. Peter Antes, und Rauf
Ceylan, 59-74. Wiesbaden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften.

Heitmeyer, Wilhelm; Muller, Joachim und Schréder, Helmut. 1997. Verlockender Funda-
mentalismus. Tirkische Jugendliche in Deutschland. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm. 2012. Gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit (GMF) in einem ent-
sicherten Jahrzehnt. In Deutsche Zustdnde. Bd. 10, Hrsg. Wilhelm Heitmeyer, 15-41.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.). 2003. Deutsche Zustdnde: Folge 1, 2. Aufl. Frankfurt am Main:
Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.). 2011. Deutsche Zusténde: Folge 10. Berlin: Suhrkamp.

Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.). 2002-10. Deutsche Zustande. Frankfurt: Suhrkamp.

Hekma, Gert. 2002. Imams and Homosexuality: A Post-Gay Debate in the Netherlands.
Sexualities 5:237-248.

Helbling, Marc, und Richard Traunmdiller. 2018. What is Islamophobia? Disentangling Cit-
izens’ Feelings Toward Ethnicity, Religion and Religiosity Using a Survey Experi-
ment. British Journal of Political Science 50:811-828.

Helbling, Marc. 2014. Opposing Muslims and the Muslim Headscarf in Western Europe.
European Sociological Review 30:.242-257.

Heller, Ayline & Elmar Brahler & Oliver Decker. 2020. Rechtsextremismus — ein einheitli-
ches Konstrukt? Der Fragebogen zur rechtsextremen Einstellung — Leipziger Form
(FR-LF). In  Prekdrer Zusammenhalt. Die Bedrohung des demokratischen

93



Miteinanders in Deutschland, Hrsg. Heller, Ayline & Elmar Brahler & Oliver Decker,
151-172. Psychosozial-Verlag. https://doi.org/10.30820/9783837930504-149

Hewstone, Miles, Mir R. Islam, und Charles M. Judd. 1993. Models of crossed categoriza-
tion and intergroup relations. Journal of Personality and Social Psychology 64:779-
793.

Heyder, Aribert & Oliver Decker. 2011. Rechtsextremismus — Uberzeugung, Einstellung,
Ideologie oder Syndrom? In (Un)Gleichzeitigkeiten — Die demokratische Frage im
21.

Hocker, Charlotte, Gert Pickel & Oliver Decker. 2020. Antifeminismus — das Geschlecht im
Autoritarismus? Die Messung von Antifeminismus und Sexismus in Deutschland
auf der Einstellungsebene. In Autoritédre Dynamiken. Alte Ressentiments — neue Ra-
dikalitdt, Hrsg. Decker, Oliver & Elmar Brahler, 249-282. GieBen: Psychosozial-Ver-

lag.

Holbrook, Donald und John Horgan. 2019. Terrorism and Ideology. Cracking the Nut. Per-
spectives on Terrorism (6): 2-15.

Hollinger, Franz. 2017. Value orientations and social attitudes in the holistic milieu. The
British Journal of Sociology, 68, 293-313.

Hollinger, Franz. 2004. Does the counter-cultural character of New Age persist? Investi-
gating social and political attitudes of New Age followers. Journal of Contemporary
Religion and New Age Studies, 19, 289-309.

Hogg, Michael A. 2014. From uncertainty to extremism: Social categorization and identity
processes. Current Directions in Psychological Science 23:338-342.

Hogg, Michael A., Arie Kruglanski, und Kees van den Bos. 2013. Uncertainty and the roots
of extremism. Journal of Social Issues 69:407-418.

Hogg, Michael A, Christie Meehan, und Jayne Farquharson. 2010. The solace of radical-
ism: Self-uncertainty and group identification in the face of threat. Journal of Ex-
perimental Social Psychology 46:1061-1066.

Hogg, Michael A., David K. Sherman, Joel Dierselhuis, Angela T. Maitner, und Graham
Moffitt. 2007. Uncertainty, entitativity, and group identification. Journal of Experi-
mental Social Psychology 43:135-142.

Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W.. 1969. [1944/49]. Dialektik der Aufkldrung.
Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag.

94



HoBI, Stefan E., Jamal, Lobna und Schellenberg, Frank (Hrsg.). 2020. Politische Bildung im
Kontext von Islam und Islamismus. Bonn.

Huber, Stefan, und Alexander Yendell. 2019. Does religiosity matter? Explaining right-wing
extremist attitudes and the vote for the Alternative for Germany (AfD). Religion and
society in Central and  Eastern  Europe 12 (1) 63-82. doi
10.20413/rascee.2019.12.1.63-82.

Huber, Stefan, und Odilo W. Huber. 2012. The Centrality of Religiosity Scale (CRS). Religi-
ons 3:710-724.

Hugger, Kai-Uwe. 2009. Junge Migranten online: Suche nach sozialer Anerkennung und
Vergewisserung von Zugehorigkeit. Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaf-
ten.

Hummel, Klaus, Melanie Kamp & Riem Spielhaus. 2016. Herausforderungen der empiri-
schen Sozialforschung zu Salafismus. Bestandsaufnahme und kritische Kommen-
tierung der Datenlage. HSFK Report - Reihe "Salafismus in Deutschland" Nr. 1/2016.
https://salafismus.hsfk.de/fileadmin/HSFK/hsfk publikationen/report0116.pdf Zu-
gegriffen: 01.04.2021

Hunsberger, Bruce & Lynne M. Jackson. 2005. Religion, Meaning and Prejudice. Journal
of Social Issues, 61/4. Cambridge: Cambridge University Press.

Hurrelmann, Klaus, und Gudrun Quenzel. 2016. Lebensphase Jugend: Eine Einftihrung in
die sozialwissenschaftliche Jugendforschung, 13. Aufl. Weinheim, Basel: Beltz Ju-
venta.

Imhoff, Roland, und Oliver Decker. 2013. Verschworungsmentalitat als Weltbild. In Rechts-
extremismus der Mitte, Hrsg. Decker, O., Johannes Kiess & Elmar Brahler, 146-161.
Eine sozialpsychologische Gegenwartsdiagnose (S. 146-162). GielBen: Psycho-
sozial.

Imhoff, Roland, und Julia Recker. 2012. Differentiating Islamophobia: Introducing a New
Scale to Measure Islamoprejudice and Secular Islam Critique. Political Psychology
33:811-824.

Jackle, Sebastian, und Georg Wenzelburger. 2015. Religion, Religiosity, and the Attitudes
toward Homosexuality—A Multilevel Analysis of 79 Countries. Journal of Homo-
sexuality 62: 207-241.

95


https://salafismus.hsfk.de/fileadmin/HSFK/hsfk_publikationen/report0116.pdf

Jacob, Konstanze, und Frank Kalter. 2013. Intergenerational Change in Religious Salience
Among Immigrant Families in Four European Countries. International Migration
51:38-56.

Jaschke, Hans-Gerd. 2001. Rechtsextremismus und Fremdenfeindlichkeit: Begriffe, Positi-
onen, Praxisfelder (2. Aufl). Opladen: VS Verlag fir Sozialwissenschaften.
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80839-4

Jaschke, Hans-Gerd (2018): Orte der islamistischen Radikalisierung.
https://www.bpb.de/politik/extremismus/islamismus/268726/orte-der-islamisti-
schen-radikalisierung. Zugegriffen: 15. April 2021

Jasko, Katarzyna, Gary LaFree, und Arie Kruglanski. 2017. Quest for significance and violent
extremism: The case of domestic radicalization. Political Psychology 38:815-831.

Jasko, Katarzyna, David Webber, Arie W. Kruglanski, Michele Gelfand, Muh Taufiqur-
rohman, Malkanthi Hettiarachchi, und Rohan Gunaratna. 2020. Social context
moderates the effects of quest for significance on violent extremism. Journal of
Personality and Social Psychology: Interpersonal Relations and Group Processes
118:1165-1187.

Jesse, Eckhard, Mannewitz, Tom (Hrsg.). 2018. Extremismusforschung. Handbuch fir Wis-
senschaft und Praxis. Baden-Baden: Nomos.

Johnson, Megan K. 2011. A mediational analysis of the role of right-wing authoritarianism
and religious fundamentalism in the religiosity—prejudice link. Personality and in-
dividual differences 50 (6): 851-856.

Jonas, Eva, und Immo Fritsche. 2013. Destined to die but not to wage war: How existential
threat can contribute to escalation or de-escalation of violent intergroup conflict.
American Psychologist 68:543-558.

Jonas, Eva, Andy Martens, Daniela Niesta Kayser, Immo Fritsche, Daniel Sullivan, und Jeff
Greenberg. 2008. Focus theory of normative conduct and terror-management the-
ory: The interactive impact of mortality salience and norm salience on social judge-
ment. Journal of Personality and Social Psychology 95:1239-1251.

Jost, John T., Jack Glaser, Arie W. Kruglanski, und Frank J. Sulloway. 2003. Political con-
servatism as motivated social cognition. Psychological Bulletin 129:339-375.

Juergensmeyer, Mark. 2017. Does Religion Cause Terrorism? In The Cambridge companion
to Religion and Terrorism, Hrsg. James R. Lewis, 11-22. Cambridge companions to
Philosophy, Religion and Culture. Cambridge: Cambridge University Press.

96


https://doi.org/10.1007/978-3-322-80839-4

Jugert, Philipp, Sebastian Pink, Fenella Fleischmann, und Lars Leszczensky. 2020. Changes
in turkish- and resettler-origin adolescents’ acculturation profiles of identification: A
three-year longitudinal study from Germany. PsyArXiv.

Kachanoff, Frank J., Donald M. Taylor, Julie Caouette, Thomas H. Khullar, und Michael J.
A. Wohl. 2019. The chains on all my people are the chains on me: Restrictions to
collective autonomy undermine the personal autonomy and psychological well-
being of group members. Journal of Personality and Social Psychology 116:141-165.

Kaddor, Lamya, Aylin Karabulut, Nicole Pfaff, Olga Janzen, und Andreas Zick. 2019. Mus-
lime ja, Islam nein? Wissen schditzt vor Islamfeindlichkeit. Essen: Universitat Duis-
burg-Essen.

Kallis, Aristotle. 2018. The Radical Right and Islamophobia. In The Oxford Handbook of
the Radical Right, Hrsg. Jens Rydgren, 42-60. Oxford: Oxford University Press.

Karlsen, Saffron, und James Y. Nazroo. 2013 Ethnic and Religious Differences in the Atti-
tudes of People towards Being 'British’. The Sociological Review 63:759-781.

Kay, Aaron C., Jennifer A. Whitson, Danielle Gaucher, und Adam D. Galinsky. 2009. Com-
pensatory control: Achieving order through the mind, our institutions, and the
heavens. Current Directions in Psychological Science 18:264-268.

Kaya, Serdar. 2015. Islamophobia in Western Europe: A Comparative, Multilevel Study.
Journal  of  Muslim Minority — Affairs 35 (3): 450-465. doi:
10.1080/13602004.2015.1080952.

Kentmen-Cin, Cigdem, und Cengiz Erisen. 2017. Anti-Immigration Attitudes and the Op-
position to European Integration: A Critical Assessment. European Union Politics
18:3-25.

Kepel, Gilles. 2017. Terror in France. The Rise of Jihad in the West. Princeton Studies in
Muslim Politics Ser. Princeton: Princeton University Press.

Kessler, Thomas, Ameélie Mummendey, Friedrich Funke, Rupert Brown, Jens Binder, Hanna
Zagefka, Jacques-Philippe Leyens, Stéphanie Demoulin, und Annemie Maquil.
2010. We all live in Germany but ... Ingroup projection, group-based emotions and
prejudice against immigrants. European Journal of Social Psychology 40:985-997.

Khosrokhavar, Farhad. 2016. Radikalisierung. Hamburg: CEP Europaische Verlagsanstalt.

Kiefer, Michael. 2020. Religion in der Radikalisierung. In Aspekte von Radikalisierungspro-
zessen. Fallgestutzte Studien, 15-34. Osnabrtick.

97



Kiefer, Michael, J6rg Huttermann, Bacem Dziri, Rauf, Ceylan, Roth, Viktoria, Srowig, Fabian
und Andreas Zick (Hrsg). 2018. ,Lasset uns in sha‘a Allah ein Plan machen”. Fallge-
stutzte Analyse der Radikalisierung einer WhatsApp-Gruppe. Islam in der Gesell-
schaft. Wiesbaden: Springer VS.

Kiefer, Michael. 2014. Thesen zum Umgang mit der neosalafistischen Mobilisierung: Zwi-
schen Hilflosigkeit und gezielter padagogischer Intervention. In Salafismus in
Deutschland. Entstehung, Radikalisierung und Prévention, Reihe fur Osnabricker
Islamstudien, 255-265. Frankfurt a.M.: Perter Lang Verlag.

Klari¢, Tomislav. 2009. ,Konvertiten als Jihadisten”. In Islamistischer Extremismus, Konver-
titen und Extremismus. Bedrohungen im Wandel, Hrsg. Verfassungsschutz Bran-
denburg, 34-41.

Kleinmann, Scott Matthew. 2012. Radicalization of Homegrown Sunni Militants in the
United States: Comparing Converts and Non-Converts. Studies in Conflict & Ter-
rorism 35 (4): 278-297.

Klinkhammer, Gritt, Frese, Hans-Ludwig, Satilmis, Ayla, Seibert, Tina. 2011. Interreligiose
und interkulturelle Dialoge mit Musliminnen in Deutschland. Eine quantitative und
qualitative Studie Veroffentlichungen des Instituts fiir Religionswissenschaft und
Religionspadagogik, Bremen. Download unter: www.vielfalt-mediathek.de/wp-
content/uploads/2020/12/universitte_bremen_studie_interreligise_und_interkultu-
relle_dialoge.pdf

Koopman, Ruud. 2020. Das verfallene Haus des Islam. Die religiésen Ursachen von Unfrei-
heit, Stagnation und Gewalt. Minchen: C.H.Beck.

Koopmans, Ruud. 2015. Religious Fundamentalism and Hostility against Out-groups: A
Comparison of Muslims and Christians in Western Europe. Journal of Ethnic and
Migration Studies 41 (1): 33-57. doi: 10.1080/1369183X.2014.935307.

Koppetsch, Cornelia. 2017. Rechtspopulismus, Etablierte und AuBenseiter. Emotionale Dy-
namiken sozialer Deklassierung. In Das Volk gegen die (liberale) Demokratie, Hrsg.
Dirk Jorke und Oliver Nachtwey, 208-232. Baden-Baden: Nomos.

Korting, Erhard; Molthagen, Dietmar und Oney, Bilkey. 2015. Ergebnisse des Expertengre-
miums der Friedrich-Ebert-Stiftung zur Auseinandersetzung mit islamistischem
Extremismus  und Islamfeindlichkeit. In  Handlungsempfehlungen  zur

98



Auseinandersetzung mit islamistischem Extremismus und Islamfeindlichkeit, Hrsg.
Dietmar Molthagen, 11-60. Berlin: Friedrich-Ebert-Stiftung

Kotzur, Patrick F., Maria-Therese Friehs, Frank Asbrock, Maarten H. W. van Zalk. 2019.
Stereotype content to refugee subgroups in Germany. European Journal of Social
Psychology 49:1344-1358.

Kreis, Joachim. 2007. Zur Messung von rechtsextremer Einstellung: Probleme und
Kontroversen am Beispiel zweier Studien. http://dx.doi.org/10.17169/refubium-
23175st0ss.

Krishna-Hensel, Sai Felicia (Hrsg.). 2018. Migrants, refugees, and the media: The new reality
of open societies. London: Routledge.

Kréhnert-Othman, Susanne, Melanie Kamp, und Constantin Wagner. 2011. Keine Chance
auf Zugehdrigkeit? Schulbticher europdischer Lédnder halten Islam und modernes
Europa getrennt. Ergebnisse einer Studie des Georg-Eckert-Instituts fiir internatio-
nale Schulbuchforschung zu aktuellen Darstellungen von Islam und Muslimen in
Schulbiichern europdischer Léinder. Braunschweig: Georg-Eckert-Institut - Leibniz-
Institut fUr internationale Schulbuchforschung. http://www.gei.de/projekte/abge-
schlossene-projekte/darstellung-von-islam-und-muslimen.html. Zugegriffen: 17.
Marz 2021.

Kriger, Heinz-Hermann, und Cathleen Grunert. 2010. Handbuch Kindheits- und Jugend-
forschung, 2. Aufl. Wiesbaden: VS Verlag flr Sozialwissenschaften.

Kruglanski, Arie W., Jocelyn J. Bélanger, Michele Gelfand, Rohan Gunaratna, Malkanthi
Hettiarachchi, Fernando Reinares, Edward Orehek, Jo Sasota, und Keren Sharvit.
2013. Terrorism — A (self) love story: Redirecting the significance quest can end
violence. American Psychologist 68:559-575.

Kruglanski, Arie W., Xiaoyan Chen, Mark Dechesne, Shira Fishman, und Edward Orehek.
2009. Fully committed: Suicide bombers' motivation and the quest for personal
significance. Political Psychology 30:331-357.

Kruglanski, Arie W., und Shira Fishman. 2009. Psychological factors in terrorism and coun-
terterrorism: Individual, group, and organizational levels of analysis. Social Issues
and Policy Review 3:1-44.

Kruglanski, Arie W., Michele J. Gelfand, Jocelyn J. Bélanger, Anna Sheveland, Malkanthi
Hetiarachchi, und Rohan Gunaratna. 2014. The psychology of radicalization and

99


http://dx.doi.org/10.17169/refubium-23175st%C3%B6ss
http://dx.doi.org/10.17169/refubium-23175st%C3%B6ss

deradicalization: How significance quest impacts violent extremism. Advances in
Political Psychology 35:69-93.

Kruglanski, Arie W., Katarzyna Jasko, Marina Chernikova, Michelle Dugas, und David Web-
ber. 2017. To the fringe and back: Violent extremism and the psychology of devi-
ance. American Psychologist 72:217-230.

Kruglanski, Arie W., Katarzyna Jasko, David Webber, Marina Chernikova, und Erica Moli-
nario. 2018. The making of violent extremists. Review of General Psychology, 22:107-
120.

Kunst, Jonas R., Talieh Sadeghi, Hajra Tahir, David Sam, und Lotte Thomsen. 2016. The
vicious circle of religious prejudice: Islamophobia makes the acculturation attitudes
of majority and minority members clash. European Journal of Social Psychology
46:249-259.

Kunst, Jonas R., Lotte Thomsen, und David L. Sam. 2014. Late Abrahamic reunion? Reli-
gious fundamentalism negatively predicts dual Abrahamic group categorization
among Muslims and Christians. European Journal of Social Psychology 44:337-348.

Kuppens, Toon, und Vincent Y. Yzerbyt. 2012. Group-based emotions: The impact of social
identity on appraisals, emotions, and behaviors. Basic and Applied Social Psycho-
logy 34:20-33.

Kurtenbach, Sebastian; LinBer, Janine und Weitzel, Gerrit. 2020. Anfdllig fur Radikalisi-
eurng. Einstellungen und Haltungen von Jugendlichen aus unterschiedlichen Le-
benswelten zu den Themen Demokratie, Religion, Diskriminierung und Geschlecht.
Bonn: Core NRW.

Kurtenbach, Sebastian und Linda Schumilas. 2021. Angebotslandschaften zur Prévention
islamistischer Radikalisierung —Eine -deutschlandweite und kommunale Analyse-.
In Radikalisierungsprévention in Deutschland. Mapping und Analyse von Préven-
tions- und Distanzierungsprojekten im Umgang mit islamistischer Radikalisierung,
Hrsg. MAPEX-Forschungsverbund, 143-175. Osnabruick, Bielefeld.

Landmann, Helen, Robert Gaschler, und Anette Rohmann. 2019. What is threatening
about refugees? Identifying different types of threat and their association with
emotional responses and attitudes towards refugee migration. European Journal
of Social Psychology 49:1401-1420.

Lange, Andreas, Herwig Reiter, Sabina Schutter, und Christine Steiner. 2018. Handbuch
Kindheits- und Jugendsoziologie. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

100



Langner, Joachim, Maruta Herding, Sally Hohnstein und Bjérn Milbradt, Hrsg. 2020. Reli-
gion in der pddagogischen Auseinandersetzung mit islamistischem Extremismus.
Halle (Saale): Deutsches Jugendinstitut e.V., AuBenstelle Halle (Saale).

Larsen, Jeppe Fuglsang. 2020. The role of religion in Islamist radicalisation processes. Cri-
tical Studies on Terrorism 13 (3): 396-417.

Laube, Johannes (2003): Einleitung. In: ders. (Hrsg.): Das Bdse in den Weltreligionen. Darm-
stadt: WBG.

Laythe, Brian, Deborah G. FinkeL, Robert G. Bringle, und Lee A. Kirkpatrick. 2002. Religious
Fundamentalism as a Predictor of Prejudice: A Two-Component Model. Journal for
the Scientific Study of Religion 41 (4): 623—635. doi: 10.1111/1468-5906.00142.

Leach, Colin W., Martijn van Zomeren, Sven Zebel, Michael L. W. Vliek, Sjoerd F.
Pennekamp, Bertjan Doosje, Jaap W. Ouwerkerk, und Russell Spears. 2008. Group-
level self-definition and self-investment: A hierarchical (multicomponent) model of
in-group identification. Journal of Personality and Social Psychology 95:144-165.

Lederer, Gerda. 2000. Autoritarismus und Fremdenfeindlichkeit im deutsch-deutschen
Vergleich. Ein Land mit zwei Sozialisationskulturen. In Autoritarismus. Kontroversen
und Ansdtze der aktuellen Autoritarismusforschung, Hrsg. Rippl, Susanne, Christian
Seipel & Angela Kindervater, 199-214. Opladen: Leske + Buderich.

Lee, Sherman A., Chelsea A. Reid, Stephen D. Short, Jeffrey A. Gibbons, Ruth Yeh, und
Matthew L. Campbell. 2013. Fear of Muslims: Psychometric Evaluation of the Islam-
ophobia Scale. Psychology of Religion and Spirituality 5:157-171.

Leibniz, Gottfried Wilhelm (2013) [1710]: Die Theodizee von der Gite Gottes, der Freiheit
des Menschen und dem Ursprung des Ubels, Philosophische Schriften Band 1.1,
hrsg. und Ubers. von Herbert Herring, Darmstadt: WBG.

Leonhard, Nina. 2016. Dschihadismus als Jugendkultur? Ein Forschungstberblick zu Erkla-
rungsansatzen fur religidse Radikalisierung im Namen des Islam. Soziale Passagen:
1-17.

Leszczensky, Lars, Rahsaan Maxwell, und Erik Bleich. 2020. What Factors best Explain Na-
tional Identification among Muslim Adolescents? Evidence from four European
Countries. Journal of Ethnic and Migration Studies 46:260-276.

101



Licata, Laurent, und Olivier Klein. 2002. Does European citizenship breed xenophobia?
European identification as a predictor of intolerance towards immigrants. Journal
of Community & Applied Social Psychology 12:323-337.

Liebsch, Katharina. 2012. Jugendsoziologie. Minchen: Oldenbourg Wissenschaftsverlag.
Lipset, Seymour M. 1981. Political Man. The Social Basis of Politics. Baltimore.

Lobato, Roberto M., Manuel Moyano, Jocelyn J. Bélanger, und Humberto M. Truijillo. 2021.
The role of vulnerable environments in support for homegrown terrorism: Field-
work using the 3N model. Aggressive Behavior 47:50-57.

Logvinov, Michail. 2017. Salafismus, Radikalisierung und terroristische Gewalt. Erkldrungs-
ansdtze — Befunde — Kritik. Wiesbaden: Springer VS

Logvinov, Michail. 2017. Das Radikalisierungsparadigma. Eine Analytische Sackgasse der
Terrorismusbekdmpfung? Essentials Ser. Wiesbaden: Vieweg.

Logvinov, Michail. 2018. Das Radikalisierungsparadigma. Eine analytische Sackgasse der
Terrorismusbekdmpfung? Wiesbaden: Springer VS

Losel, Friedrich, Sonja King, Doris Bender, und Irina Jugl. 2018. Protective factors against
extremism and violent radicalization: A systematic review of research. International
Journal of Developmental Science 12:89-102.

LUtzinger, Saskia. 2010. Die Sicht der Anderen. Eine qualitative Studie zu Biographien von
Extremisten und Terroristen. KéIn: Luchterhand

Lutzinger, Saskia, Florian Gruber und Ali Hedayat. 2020. Extremismuspraventionsland-
schaft — eine Bestandsaufnahme praventiver Angebote in Deutschland sowie aus-
gewahlte Praventionsstrategien aus dem europaischen Ausland. In Handbuch Ext-
remismusprdvention. Gesamtgesellschaftlich, phdnomentibergreifend, Hrsg. Brahim
Ben Slama, 597-626. Polizei + Forschung Band-Nummer 54. Wiesbaden: Bundes-
kriminalamt.

Mahfud, Yara, Constantina Badea, Maykel Verkuyten, und Kate Reynolds. 2018. Multicul-
turalism and attitudes toward immigrants: The impact of perceived cultural dis-
tance. Journal of Cross-Cultural Psychology 49:945-958.

Malthaner, Stefan und Peter Waldmann. 2014. The Radical Milieu: Conceptualizing the
Supportive Social Environment of Terrorist Groups. Studies in Conflict & Terrorism
37 (12): 979-998.

102



Mangold, ljoma. 2017. Es ist doch nur ein Twingo. In: Die ZEIT Nr.29 vom 13. Juli 2017, S.
39f.

Marie Hakenberg, Verena Klemm. 2016. Muslime in Sachsen. Geschichte, Fakten, Lebens-
welten. Leipzig: Sachsiche Landeszentrale flr politische Bildung.

MAPEX-Forschungsverbund, Hrsg. 2021. Radikalisierungsprdvention in Deutschland. Map-
ping und Analyse von Priventions- und Distanzierungsprojekten im Umgang mit
islamistischer Radikalisierung. Osnabruck. Bielefeld.

Martinovic, Borja, und Maykel Verkuyten. 2012. Host national and religious identification
among Turkish Muslims in Western Europe: The role of ingroup norms, perceived
discrimination and value incompatibility. European Journal of Social Psychology
42:893-903.

McCauley, Clark R., und Sophia Moskalenko. 2017. Understanding political radicalization:
The two-pyramids model. American Psychologist 72:205-216.

McFarland, Sam G., Justin Hackett, Katarzyna Hamer, Iva Katzarska-Miller, Anna Malsch,
Gerhard Reese, und Stephen Reysen. 2019. Global human identification and citi-
zenship: A review of psychological studies. Advances in Political Psychology 40:141-
171.

McFarland, Sam G., Matthew Webb, und Derek Brown. 2012. All humanity is my ingroup:
A measure and studies of identification with all humanity. Journal of Personality
and Social Psychology 103:830-853.

McGregor, Holly A., Joel D. Lieberman, Jeff Greenberg, Sheldon Solomon, Jamie Arndt,
Linda Simon, und Tom Pyszczynski. 1998. Terror management and aggression: Ev-
idence that mortality salience motivates aggression against worldview-threatening
others. Journal of Personality and Social Psychology 74:590-605.

Meiering, David, Aziz Dziri und Naika Foroutan (mit Simon Teune, Esther Lehnert, Marwan
Abou-Taam). 2018. Briickennarrative: Verbindende Elemente fir die Radikalisie-
rung von Gruppen. PRIF Report 7/2018, Frankfurt/M.

Milbradt, Bjorn, Katja Schau und Frank Greuel. 2019. (Sozial-)padagogische Praxis im
Handlungsfeld Radikalisierungspravention — Handlungslogik, Praventionsstufen
und Ansatze. In Prévention & Demokratieférderung. Gutachterliche Stellungsnah-
men zum 24. Deutschen Préventionstages 20. und 21. Mai 2019 in Berlin, Hrsg. Clau-
dia Heinzelmann und Erich Marks, 102-142. Ménchengladbach: Forum Verlag
Godesberg GmbH.

103



Moaddel, Mansoor, und Stuart Karabenick. 2018. Religious Fundamentalism in Eight Mus-
lim-Majority Countries: Reconceptualization and Assessment. Journal for the Sci-
entific Study of Religion 57:676-706.

Moghaddam, Fathali M. 2005. The staircase to terrorism: A psychological exploration.
American Psychologist 60:161-169.

Moghaddam, Fathali M. 2018. Mutual Radicalization: How Groups and Nations Drive Each
Other to Extremes. Washington, D. C: American Psychological Association.

Morton, Thomas A., und Tom Postmes. 2011. What does it mean to be human? How sali-
ence of the human category affects responses to intergroup harm. European Jour-
nal of Social Psychology 41:866-873.

Moskalenko, Sophia, und Clark McCauley. 2009. Measuring political mobilization: The dis-
tinction between activism and radicalism. Terrorism and Political Violence 21:239-
260.

Moss, Aaron J., Alison Blodorn, Amanda R. van Camp, und Laurie T. O'Brien. 2019. Gender
equality, value violations, and prejudice toward Muslims. Group Processes & Inter-
group Relations 22:288-301.

Motyl, Matt, Joshua Hart, Tom Pyszczynski, David Weise, Molly Maxfield, und Angelika
Siedel. 2011. Subtle priming of shared human experiences eliminates threat-in-
duced negativity towards Arabs, immigrants, and peace-making. Journal of Exper-
imental Social Psychology 47:1179-1184.

Motyl, Matt, Zach Rothschild, und Tom Pyszczynski. 2009. The cycle of violence and path-
ways to peace. Journal of Organisational Transformation and Social Change 6:153-
171.

Mucke, Thomas. 2016. Zum Hass verftihrt. Wie der Salafismus unsere Kinder bedroht und
was wir dagegen tun kdnnen. KoIn: Eichborn, in der Bastei Libbe AG.

Muller, Tobias. 2018. Constructing cultural borders: Depictions of Muslim refugees in Brit-
ish and German media. Zeitschrift fiir Vergleichende Politikwissenschaft 12 (1): 263—
277. doi: 10.1007/512286-017-0361-x.

Mummendey, Amélie, und Michael Wenzel. 1999. Social discrimination and tolerance in
intergroup relations: Reactions to intergroup difference. Personality and Social Psy-
chology Review 3:158-174.

104



Murshed, Mansoob S. und Pavan, Sarah. 2009. Identity and Islamic Radicalisation in West-
ern Europe. MICROCON Research Working Paper 16. Brighton: MICROCON.

Nelson, Lori J., David L. Moore, Jennifer Olivetti, und Tippony Scott. 1997. General and
personal mortality salience and nationalistic bias. Personality and Social Psychology
Bulletin 23:884-892.

Neumann, Peter und Rajan Basra. 2016. Criminal pasts, terrorist futures: European jihadists
and the new crime-terror nexus.

Niesta, Daniela, Immo Fritsche, und Eva Jonas. 2008. Mortality salience and its effects on
peace processes: A review. Social Psychology 39:48-58.

Nordbruch, Gotz. 2016. Bedeutung von Diskriminierungserfahrungen und gesellschaftli-
cher Marginalisierung in religiésen Radikalisierungsprozessen. In Pddagogischer
Umgang mit antimuslimischem Rassismus, Hrsg. Demokratiezentrum Baden-Wdr-
temberg, 25-30.

Norris, Pippa, und Ronald F. Inglehart. 2012. Muslim Integration into Western Cultures:
Between Origins and Destinations. Political Studies 60:228-251.

Norris, Pippa. 2011. Democratic Deficit. Critical Citizens Revisited. Cambridge: Cambridge
University Press.

Obaidi, Milan, Gulnaz Anjum, Joanna Lindstrdm, Robin Bergh, Elif Celebi, und Merve
Baykal. 2020. The role of Muslim identity in predicting violent behavioural inten-
tions to defend Muslims. Group Processes & Intergroup Relations 23:1267-1282.

Obaidi, Milan, Robin Bergh, Nazar Akrami, und Gulnaz Anjum. 2019. Group-based relative
deprivation explains endorsement of extremism among Western-born Muslims.
Psychological Science 30:596-605.

Obaidi, Milan, Robin Bergh, Jim Sidanius, und Lotte Thomsen. 2018. The mistreatment of
my people: Victimization by proxy and behavioral intentions to commit violence
among Muslims in Denmark. Political Psychology 39:577-593.

Obaidi, Milan, Jonas R. Kunst, Nour Kteily, Lotte Thomsen, und James Sidanius. 2018. Liv-
ing under threat: Mutual threat perception drives anti-Muslim and anti-Western
hostility in the age of terrorism. European Journal of Social Psychology 48:567-584.

Obaidi, Milan, Lotte Thomsen, und Robin Bergh. 2018. “They think we are a threat to their
culture”: Meta-cultural threat fuels willingness and endorsement of extremist vio-

lence against the cultural outgroup. International Journal of Conflict and Violence
12:1-13.

105



Oesterreich, Detlef. 2000. Autoritare Personlichkeit und Sozialisation im Elternhaus: The-
oretische Uberlegungen und empirische Ergebnisse. In Autoritarismus. Kontro-
versen und Ansdtze der aktuellen Autoritarismusforschung, Hrsg. Rippl, Susanne,
Christian Seipel & Angela Kindervater, 69-92. Opladen: Leske + Buderich.

Oztirk, Cemal, und Gert Pickel. 2019. Islamophobic Right-Wing Populism? Empirical In-
sights about Citizens’ Susceptibility to Islamophobia and Its Impact on Right-Wing
Populists’ Electoral Success: Eastern Europe in a Comparative Perspective. Religion
and Society in Central and Eastern Europe 12:39-62.

Palasinski, Marek, Jacek Granat, Kyoung O. Seol, und Lorraine Bowman-Grieve. 2014. So-
cial categorization and right-wing authoritarianism in reporting potential terrorist
threats in cyberspace. Computers in Human Behavior 36:76-81.

Pettigrew, Thomas F., und Roel W. Meertens. 1995. Subtle and blatant prejudices in west-
ern Europe. European Journal of Social Psychology 25:57-75.

Pettigrew, T. F. 1998. Intergroup contact theory. Annual Review of Psychology 49:65-85.
doi: 10.1146/annurev.psych.49.1.65.

Pettigrew, Thomas F., und Linda R. Tropp. 2006. A meta-analytic test of intergroup contact
theory. Journal of personality and social psychology 90 (5): 751-783. doi:
10.1037/0022-3514.90.5.751.

Pfahl-Traughber, Armin. 2007. Die Islamismuskompatibilitat des Islam. AnknUpfungs-
punkte in Basis und Geschichte der Religion. Aufkldrung und Kritik 2007 (13): 62—
78.

Pfahl-Traughber, Armin. 2019. Islamfeindlichkeit, Islamophobie, Islamkritik — ein Wegwei-
ser durch den Begriffsdschungel. Bundeszentrale ftr politische Bildung.
https://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/180774/islamfeind-
lichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-begriffsdschungel.
Zugegriffen am: 28. Dezember 2020.

Phalet, Karen, Gulseli Baysu, und Maykel Verkuyten. 2010. Political mobilization of Dutch
Muslims: Religious identity salience, goal framing, and normative constraints. Jour-
nal of Social Issues 66:759-779.

Pickel, Gert. 2013. Religionsmonitor - verstehen was verbindet: Religiositdt im internationa-
len Vergleich. GUtersloh: Bertelsmann Stiftung.

106


https://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/180774/islamfeindlichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-begriffsdschungel
https://www.bpb.de/politik/extremismus/rechtsextremismus/180774/islamfeindlichkeit-islamophobie-islamkritik-ein-wegweiser-durch-den-begriffsdschungel

Pickel, Gert. 2018. Religion als Ressource fiir Rechtspopulismus? Zwischen Wahlverwandt-
schaften und Fremdzuschreibungen. Zeitschrift fir Religion, Gesellschaft und Politik
2 (2): 277-312. doi: 10.1007/s41682-018-0032-z.

Pickel, Gert. 2018. Religion als Ressource fiir Rechtspopulismus? Zwischen Wahlverwandt-
schaften und Fremdzuschreibungen. Zeitschrift fir Religion, Politik, und Gesell-
schaft 2:277-312.

Pickel, Gert. 2019. Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religidse Pluralitét
auf die politische Kultur auswirkt. Gitersloh: Bertelsmann Stiftung.

Pickel, Gert. 2019a. Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. GUtersloh: Bertelsmann Stif-
tung.

Pickel, Gert. 2020. Weltanschauliche Vielfalt und Demokratie. Wie sich religidse Pluralitat
auf die politische Kultur auswirkt. Bertelsmann Stiftung. https://www.bertelsmann-
stiftung.de/fileadmin/files/BSt/Publikationen/GrauePublikationen/Religionsmoni-
tor_Vielfalt_und_Demokratie_7_2019.pdf. Zugegriffen am: 28. Dezember 2020.

Pickel, Gert. 2020. Kollektive religidse Identitaten als Zentrum rechter Identitatspolitik?
Ethik und Gesellschaft (1/2020). doi: 10.18156/eug-1-2020-art-4.

Pickel, Gert. 2020. Kirchenbindung und Religiositat in Ost und West, In Bundeszentrale ftir
politische Bildung/bpb, 14.09.2020, https://www.bpb.de/geschichte/deutsche-ein-
heit/lange-wege-der-deutschen-einheit/47190/kirchennaehe; Seite zuletzt abge-
rufen am 10.03.2021.

Pickel, Gert und Yendell, Alexander. 2018. Religion als konfliktarer Faktor im Zusammen-
hang mit Rechtsextremismus, Muslimfeindschaft und AfD-Wahl. In Flucht ins Au-
toritdre. Rechtsextreme Dynamiken in der Mitte der Gesellschaft, Hrsg. Decker, Oli-
ver & Elmar Brahler, 217-242. GieBen: Psychosozial-Verlag.

Pickel, Gert, Kathrin Reimer-Gordinskaya, & Oliver Decker. 2019. Berlin-Monitor 2019. Ver-
netzte Solidaritdt — Fragmentierte Demokratie. Springe: zu Klampen.

Pickel, Gert und Alexander Yendell. 2016. Islam als Bedrohung? Beschreibung und Erkla-
rung von Einstellungen zum Islam im Landervergleich. Zeitschrift ftr Vergleichende
Politikwissenschaft 3—4:273-3009.

Pickel, Gert, und Cemal Oztiirk. 2018. Islamophobia without Muslims? The ‘Contact Hy-
pothesis’ as an Explanation for Anti-Muslim Attitudes — Eastern European in a

107



Pickel,

Pickel,

Pickel,

Pickel,

Pickel,

Pickel,

Pickel,

Pickel,

Pickel,

Comparative Perspective. Journal of Nationalism, Memory & Language Politics
12:162-191.

Susanne. 2017. Nichts als Frust und Angst vor der Zukunft? Warum die AfD nicht
nur in Sachsen-Anhalt so erfolgreich ist. In Regieren in der Einwanderungsgesell-
schaft: Impulse zur Integrationsdebatte aus Sicht der Regierungsforschung, Hrsg.
Christoph Bieber, Andreas Blatte, Karl-Rudolf Korte und Niko Switek, 99-108. Wies-
baden: Springer VS.

Gert, und Susanne Pickel. 2018. Migration als Gefahr fur die politische Kultur? Zeit-
schrift fur Vergleichende Politikwissenschaft 12 (1): 297-320. doi: 10.1007/512286-
018-0380-2.

Susanne. 2019b. Die Wahl der AfD. Frustration, Deprivation, Angst oder Wertekon-
flikt? In Die Bundestagswahl 2017, Hrsg. Karl-Rudolf Korte und Jan Schoofs, 145-
175. Wiesbaden: Springer Fachmedien Wiesbaden.

Gert, Kazim Celik, Julia Schuler, und Oliver Decker. 2020a. Bedrohungsempfinden
als Quelle gruppenbezogener Vorurteile durch Religionen in einer heterogenen
Stadtgesellschaft. Analysen des Berlinmonitors. Zeitschrift fir Religion, Gesellschaft
und Politik 4 (1): 7-43. doi: 10.1007/541682-020-00054-w.

Gert, Antonius Liedhegener, Yvonne Jaeckel, Anastas Odermatt, und Alexander
Yendell. 2020b. Religiose Identitdten und Vorurteil in Deutschland und der Schweiz
— Konzeptionelle Uberlegungen und empirische Befunde. Zeitschrift fiir Religion,
Gesellschaft und Politik 4 (1): 149-196. doi: 10.1007/s41682-020-00055-9.

Gert, und Susanne Pickel. 2021. Politische Kulturforschung. Grundbegriffe, Theorien,
Methoden. Eine Einfiihrung. Wiesbaden: Springer VS. (im Erscheinen)

Susanne, und Gert Pickel. 2016. Politische Kultur in der Vergleichenden Politikwis-
senschaft. In Handbuch Vergleichende Politikwissenschaft, Hrsg. Hans-Joachim
Lauth, Marianne Kneuer, und Gert Pickel, 541-556. Wiesbaden: Springer VS.

Susanne, und Gert Pickel. 2020. Politische Kultur und gesellschaftliche Integration.
In Handbuch Integration, Hrsg. Gert Pickel, Oliver Decker, Steffen Kailitz, Antje
Roder, und Julia Schulze Wessel, 1-18. Wiesbaden: Springer VS.

Susanne. 2021. Politische Kultur, Systemvertrauen und Demokratiezufriedenheit.
Wann fuhlen sich die Blurger gut regiert? In Handbuch Regierungsforschung, Hrsg.
Karl-Rudolf Korte und Martin Florack, Martin. Wiesbaden: Springer VS. (im Erschei-
nen)

108



Pisoiu, Daniela 2013. Theoretische Ansatze zur Erklarung individueller Radikalisierungs-
prozesse: eine kritische Beurteilung und Uberblick der Kontroversen. In Journal

EXIT-Deutschland. Zeitschrift fir Deradikalisierung und demokratische Kultur 1:41-

87.
Pohl, Rolf. 2004. Feindbild Frau: ménnliche Sexualitit, Gewalt und die Abwehr des Weibli-

chen. Hannover: Offizin-Verlag.

Pollack, Detlef, und Olaf Muller. 2013. Religionsmonitor - verstehen was verbindet: Religi-
ositdt und Zusammenhalt in Deutschland. Gutersloh: Bertelsmann Stiftung.

Pollack, Detlef, Olaf Mller, Gergely Rosta, Nils Friedrichs, und Alexander Yendell (Hrsg.).
2014. Grenzen der Toleranz: Wahrnehmung und Akzeptanz religidser Vielfalt in

Europa. Wiesbaden: Springer VS.
Pratt, Douglas. 2015. Reactive co-radicalization: Religious extremism as mutual discontent.

Journal for the Academic Study of Religion 28:3-23.
Pratt, Douglas. 2015. Islamophobia as Reactive Co-Radicalization. In Islam and Christian —

Muslim Relations, 26: 2, pp 205-218.
Przeworski, Adam. 1991. Democracy and the Market. Political and Economic Reforms in
Eastern Europe and Latin America. Cambridge: Cambridge University Press.

Putnam, Robert D. 2001. Bowling alone: The collapse and revival of American community.

New York, NY: Simon & Schuster.
Putnam, Robert D., und David E. Campbell. 2010. American grace: How religion divides
and unites us. New York, NY: Simon & Schuster.

Pyszczynski, Tom, Abdolhossein Abdollahi, Sheldon Solomon, Jeff Greenberg, Florette

Cohen, und David Weise. 2006. Mortality salience, martyrdom, and military might:
The great Satan versus the axis of evil. Personality and Social Psychology Bulletin

32:525-537.
Pyszczynski, Tom, Matt Motyl, und Abdolhossein Abdollahi. 2009. Righteous violence:
Killing for God, country, freedom and justice. Behavioral Sciences of Terrorism and

Political Aggression 1:12-39.
Pyszczynski, Tom, Zachary Rothschild, und Abdolhossein Abdollahi. 2008. Terrorism, vio-
lence, and hope for peace. Current Directions in Psychological Science 17:318-322.

109



Rahimullah, Hosain R., Larmar, Stephen und Abdalla, Mohammed. 2013. Understanding
Violent Radicalization amongst Muslims. A Review of the Literature. Journal of Psy-
chology and Behavioral Science 1:19-39.

Ranstorp, Magnus. 2010. Understanding Violent Radicalisation: Terrorist and Jihadist
Movements in Europe. London/New York: Routledge.

Rauf, Ceylan. 2014. Cultural Time Lag: Moscheekatechese und islamischer Religionsunter-
richt im Kontext von Sckularisierung. Wiesbaden: VS Verlag fir Sozialwissenschaf-
ten.

Rauf, Ceylan. 2018. Salafistische Symbolik. Fundamentalistische Um- und Neudeutungen
religioser Tradition. In Transformation religiéser Symbole und religiéser Kommuni-
kation in der Diaspora, Hrsg. Rauf Ceylan und Haci-Halil Uslucan, 201-211. Wiesba-
den: Springer Fachmedien Wiesbaden.

Rauf, Ceylan und Kiefer, Michael. 2016. Mosques as Partners in Prevention. Hikma 7 (2):
143-158.

Rauf, Ceylan und Kiefer, Michael. 2018. Radikalisierungsprévention in der Praxis. Antworten
der Zivilgesellschaft auf den gewaltbereiten Neosalafismus. 1. Aufl. Wiesbaden:
Springer VS.

Rauf Ceylan und Kiefer, Michael. 2013. Salafismus: Fundamentalistische Strémungen und
Radikalisierungsprdvention. Wiesbaden: Springer.

Ray, Devin G., Diane M. Mackie, Robert J. Rydell, und Eliot R. Smith. 2008. Changing cat-
egorization of self can change emotions about outgroups. Journal of Experimental
Social Psychology 44:1210-1213.

Rebenstorf, Hilke. 2018. ,Rechte” Christen? — Empirische Analysen zur Affinitat christlich-

religiéser und rechtspopulistischer Positionen. Zeitschrift fir Religion, Gesellschaft
und Politik 2 (2): 313-333. doi: 10.1007/s41682-018-0024-z.

Reinhardt, Sibylle. 2005. Politik Didaktik. Praxishandbuch ftir die Sekundarstufe | und Il.
Berlin: Cornelsen Padagogik.

Renstrom, Emma A., Hanna Béack, und Holly M. Knapton. 2020. Exploring a pathway to
radicalization: The effects of social exclusion and rejection sensitivity. Group Pro-
cesses & Intergroup Relations 23:1204-1229.

110



Reysen, Stephen, und Iva Katzarska-Miller. 2013. A model of global citizenship: Anteced-
ents and outcomes. International Journal of Psychology 48:858-870.

Rhein, Katharina, Tom Uhlig und Eva Berendsen. 2019. Extrem unbrauchbar: Uber die
Gleichsetzung von links und rechts. Berlin: Verbrecher.

Rippl, Susanne, Christian Seipel und Angela Kindervater. 2000. Autoritarismus. Kontrover-
sen und Ansdtze der aktuellen Autoritarismusforschung. Opladen: Leske+ Budrich.

Riek, Blake M., Eric W. Mania, und Samuel L. Gaertner. 2006. Intergroup threat and out-
group attitudes: A meta-analytic review. Personality and Social Psychology Review
10:336-353.

Roder, Antje, und Peter Mahlau. 2014. Are They Acculturating? Europe's Immigrants and
Gender Egalitarianism. Social Forces 92:899-928.

Roder, Antje. 2014. Explaining Religious Differences in Immigrants' Gender Role Attitudes:
The Changing Impact of Origin Country and Individual Religiosity. Ethnic and Ra-
cial Studies 14: 2615-2635.

Roder, Antje. 2018. Immigrants’ Attitudes toward Homosexuality: Socialization, Religion,
and Acculturation in European Host Societies. International Migration Review
49:1042-1070.

Rommelspacher, Birgit. 2001. Anerkennung und Ausgrenzung: Deutschland als multikultu-
relle Gesellschaft. Frankfurt/M.: Campus.

Rommelspacher, Birgit. 1995. Dominanzkultur: Texte zu Fremdheit und Macht. Berlin: Or-
lando.

Rousseau, Cécile, Diana Miconi, Rochelle L. Frounfelker, Ghayda Hassan, und Youssef
Oulhote. 2020. A repeated cross-sectional study of sympathy for violent radicali-
zation in Canadian college students. American Journal of Orthopsychiatry 90:406-
418.

Routledge, Clay, und Jamie Arndt. 2008. Self-sacrifice as self-defence: Mortality salience
increases efforts to affirm a symbolic immortal self at the expense of the physical
self. European Journal of Social Psychology 38:531-541.

Rothschild, Zachary K., Abdolhossein Abdollahi, und Tom Pyszczynski. 2009. Does peace
have a prayer? The effect of mortality salience, compassionate values, and religious
fundamentalism on hostility toward out-groups. Journal of Experimental Social Psy-
chology 45:816-827.

111



Roth, Jenny, und Agostino Mazziotta. 2015. Adaption and validation of a German multi-
dimensional and multicomponent measure of social identification. Social Psychol-
ogy 46:277-290.

Rovenpor, Daniel R., Thomas C. O'Brien, Antoine Roblain, Laura De Guissme, Peggy Che-
kroun, und Bernhard Leidner. 2019. Intergroup conflict self-perpetuates via mean-
ing: Exposure to intergroup conflict increases meaning and fuels a desire for fur-
ther conflict. Journal of Personality and Social Psychology 116:119-140.

Roy, Olivier. 2004. Globalised Islam: The search for a new ummah. London: Hurst.

Roy, Olivier. 2018. ,/hr liebt das Leben, wir lieben den Tod". Der Dschihad und die Wurzeln
des Terrors. Bonn: Bundeszentrale fur politische Bildung.

Roy, Olivier. 2006. Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und
Radikalisierung. Minchen: Pantheon Verl.

Roy, Olivier. 2009. Al-Qaeda in the West as a Youth Movement. The Power of a Narrative.
In Ethno-religious Conflict in Europe. Typologies of Radicalisation Among Europe's
Muslim Nations, Hrsg. Michael Emerson und Amel Boubekeur, 11-26. Brussels [Bel-
gium]: Centre for European Policy Studies.

Ruck, Damian J., Luke J. Matthews, Thanos Kyritsis, Quentin D. Atkinson, und R. Alexander
Bentley. 2020. The Cultural Foundations of Modern Democracies. Nature Human
Behavior 4:265-269.

Saeed, Amir. 2007. Media, Racism and Islamophobia: The Representation of Islam and
Muslims in the Media. Sociology Compass 1 (2): 443-462. doi: 10.1111/j.1751-
9020.2007.00039.x.

Sagemann, Marc. 2004. Understanding Terror Networks. Philadelphia: University of Penn-
sylvania Press.

Sageman. Marc. 2008a. Radicalization of Global Islamist Terrorists. In Political and Social
Science 1:223-231.

Sagemann, Marc. 2008b. Leaderless Jihad: Terror Networks in the Twenty-First Century.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Said, Edward W. 1997. Covering Islam: How the media and the experts determine how we
see the rest of the world. London: Vintage Books.

112



Scherr, Albert. 2009. Jugendsoziologie: Einfihrung in Grundlagen und Theorien, 9. Aufl.
Wiesbaden: VS Verlag fur Sozialwissenschaften.

Schiffer, Sabine. 2005. Die Darstellung des Islams in der Presse: Sprache, Bilder, Suggesti-
onen, eine Auswahl von Techniken und Beispielen. Wirzburg: Ergon-Verlag.

Schliessler, Clara, Nele Hellweg & Oliver Decker. 2020. Aberglaube, Esoterik und Ver-
schwoérungsmentalitat in Zeiten der Pandemie. In Autoritdre Dynamiken. Alte
Ressentiments — neue Radikalitdt, Hrsg. Decker, Oliver & Elmar Brahler, 283-310.
GieBen: Psychosozial-Verlag.

Schlueter, Elmar, Anu Masso, und Eldad Davidov. 2020. What factors explain anti-Muslim
prejudice? An assessment of the effects of Muslim population size, institutional
characteristics and immigration-related media claims. Journal of Ethnic and Migra-
tion Studies 46:649-664.

Schmitt-Beck, Rudiger. 2014. Euro-Kritik, Wirtschaftspessimismus und Einwanderungs-
skepsis: Hintergrinde des Beinah-Wahlerfolges der Alternative fur Deutschland
(AfD) bei der Bundestagswahl 2013. Zeitschrift fir Parlamentsfragen 45 (1): 94-112.

Schmitz-Vardar, Merve. 2021. Can Nationalists be Democratic Citizens in the Age of
Global Migration? Boundaries of Political Community and their Impact on Liberal
Orientation in EU Societies. In Democratic Citizenship in Flux. Conceptions of Citi-
zenship in the Light of Political and Social Fragmentation, Hrsg. Markus Bayer, Oli-
ver Schwarz, und Toralf Stark, 193-218. Bielefeld.

Schneider, Verena, Susanne Pickel, und Gert Pickel. 2020. Gesellschaftliche Integration,
Radikalisierung und Co-Radikalisierung. In Handbuch Integration, Hrsg. Gert Pickel,
1-13. Wiesbaden: Springer.

Schneiders, Thorsten Gerald. 2010a. Islamfeindlichkeit. Wenn die Grenzen der Kritik ver-
schwimmen. Wiesbaden: Springer VS.

Schneiders, Thorsten Gerald. 2010b. Islamverherrlichung. Wenn die Kritik zum Tabu wird.
Wiesbaden: Springer VS.

Schuler, Julia, Johannes Kiess, Oliver Decker & Elmar Brahler. 2020. Verbreitung antide-
mokratischer Einstellungen und Parteipraferenz. In Prekdrer Zusammenhalt. Die
Bedrohung des demokratischen Miteinanders in Deutschland, Hrsg. Heller, Ayline,
Oliver Decker & Elmar Brahler, 247-271. GieBen: Psychosozial-Verlag.

113



Schulz, Benjamin, und Lars Leszensky. 2016. Native Friends and Host Country Identifica-
tion among Adolescent Immigrants in Germany: The Role of Ethnic Boundaries.
International Migration Review 50:163-196.

Schumpe, Birga M., Jocelyn J. Belanger, Manuel Moyano, und Claudia F. Nisa. 2020. The
role of sensation seeking in political violence: An extension of the significance
quest theory. Journal of Personality and Social Psychology 118:743-761.

Schuurman, Bart, Peter Grol und Scott Flower. 2016. Converts and Islamist Terrorism: An
Introduction. Terrorism and Counter-Terrorism Studies.

Shepherd, Lee, Fabio Fasoli, Andrea Pereira, und Nyla R. Branscombe. 2018. The role of
threat, emotions, and prejudice in promoting collective action against immigrant
groups. European Journal of Social Psychology 48:447-459.

Shooman, Yasemin. 2014. ... Weil ihre Kultur so ist": narrative des antimuslimischen Ras-
sismus. Bielefeld: Transcript.

Silber, Mitchell und Bhatt, Arvin. 2007. Radicalization in the West. The Homegrown Threat.
New York City Police Department. https://seths.blog/wp-content/up-
loads/2007/09/NYPD Report-Radicalization in the West.pdf

Simon, Bernd, Frank Reichert, und Olga Grabow. 2013. When dual identity becomes a
liability: Identity and political radicalism among migrants. Psychological Science
24:251-257.

Simon, Bernd, und Daniela Ruhs. 2008. Identity and politicization among Turkish migrants
in Germany: The role of dual identification. Journal of Personality and Social Psy-
chology 95:1354-1366.

Simonsen, Kristina Bakkaer, und Bart Bonikowski. 2019. Is Civic Nationalism Necessarily
Inclusive? Conceptions of Nationhood and Anti-Muslim Attitudes in Europe. Euro-
pean Journal of Political Research 10: 1-23.

Sirseloudi, Matenia. 2012. The Meaning of Religion and Identity for the Violent Radicali-
sation of the Turkish Diaspora in Germany. Terrorism and Political Violence 24 (5):
807-824.

Sirseloudi, Matenia und Sybille Reinke de Buitrago. 2017. Konfrontative Feindbilder und
ihre Entstehungsbedingungen. Eine empirische Analyse entlang der Konfliktlinien
.links- versus rechtsextremistisch” sowie ,muslimfeindlich versus militant salafis-
tisch. Studies in Criminology and Forensic Sciences - Beitrdge zu den gesamten Kri-

minalwissenschaften Vol. 4. Frankfurt am Main: Verlag fir Polizeiwissenschaft.
114


https://seths.blog/wp-content/uploads/2007/09/NYPD_Report-Radicalization_in_the_West.pdf
https://seths.blog/wp-content/uploads/2007/09/NYPD_Report-Radicalization_in_the_West.pdf

Soehl, Thomas. 2017. Social Reproduction of Religiosity in the Immigrant Context: The
Role of Family Transmission and Family Formation — Evidence from France. Inter-
national Migration Review 5:999-1030.

Spielhaus, Riem. 2011. Wer ist hier Muslim? die Entwicklung eines islamischen Bewusstseins
in Deutschland zwischen Selbstidentifikation und Fremdzuschreibung. Wirzburg:
Ergon Verlag.

Spielhaus, Riem. 2014. Ein Muslim ist ein Muslim, ist ein Muslim ... oder? Jugendliche zwi-
schen Zuschreibung und Selbstbild. In Integration versus Salafismus. Identitdtsfin-
dung muslimischer Jugendlicher in Deutschland, 20-37. Schwalbach: Wochenschau
Verlag.

Spiering, Nils. 2015. Gender Equality Attitudes among Turks in Western Europe and Tur-
key: The interrelated Impact of Migration and Parents' Attitudes. Journal of Ethnic
and Migration Studies 41:749-771.

Spierings, Nils. 2018. Popular Opposition to Economic Gender Equality and Homosexual
Lifestyles. In Varieties of Opposition to Gender Equality in Europe, Hrsg. Mieke Ver-
loo, 172-194. London.

Srowig, Fabian, Viktoria Roth, Daniela Pisoiu, Katharina Seewald und Andreas Zick, Hrsg.
2018. Radikalisierung von Individuen: ein Uberblick tiber mégliche Erklarungsan-
satze. Ein Uberblick Gber magliche Erklarungsansatze. PRIF Reports Bd. 6. Frankfurt
am Main: Leibniz-Institut Hessische Stiftung Friedens- und Konfliktforschung
(HSFK).

Stephan, Walter G., und Cookie W. Stephan. 2000. An integrated theory of prejudice. In
Reducing prejudice and discrimination: The Claremont Symposium on applied social
psychology, Hrsg. S. Oskamp, 23-45. Mahwah: Lawrence Erlbaum Asscociates, Inc.

Stephan, Walter G., und Lausanne Renfro. 2016. The role of threat in intergroup relations.
In From prejudice to intergroup emotions: Differentiated reactions to social groups,
Hrsg. Diane M. Mackie und Eliot R. Smith, 191-207. London: Routledge Taylor &
Francis Group.

Stephan, Walter G., und Cookie White Stephan. 2017. Intergroup Threats. In The Cam-
bridge handbook of the psychology of prejudice, Hrsg. Chris G. Sibley und Fiona
Kate Barlow, 131-148. Cambridge: Cambridge University Press.

115



Stephan, Walter G., Oscar Ybarra, und Kimberly Rios Morrison. 2016. Intergroup Threat
Theory. In Handbook of Prejudice, Stereotyping, and Discrimination, Hrsg. Todd D.
Nelson, 255-278. New York, London: Psychology Press.

Stephan, Walter S., und Cookie White Stephan. 2000. An Integrated Threat Theory of
Prejudice. In Reducing prejudice and discrimination: The Claremont Symposium on
Applied Social Psychology, Hrsg. Stuart Oskamp, 23-45. Mahwah, NJ: Erlbaum.

Streib, Heinz, und Constantin Klein (Hrsg.). 2018. Xenosophia and Religion: Biographical
and Statistical Paths for a Culture of Welcome. Cham: Springer.

Stollberg, Janine, Immo Fritsche, und Anna Backer. 2015. Striving for group agency: Threat
to personal control increases the attractiveness of agentic groups. Frontiers in Psy-
chology 6:1-13.

Stollberg, Janine, Immo Fritsche, Markus Barth, und Philipp Jugert. 2016. Extending control
perceptions to the social self: Ingroups serve the restoration of control. In Coping
with a lack of control in a social world, Hrsg. Marcin Bukowski, Immo Fritsche, Ana
Guinote, und Miroslaw Kofta, 133-150. New York: Routledge.

Stollberg, Janine, Immo Fritsche, und Eva Jonas. 2017. The groupy shift: Conformity to
liberal in-group norms as a group-based response to threatened personal control.
Social Cognition 35:374-394.

Stompe, Thomas. 2016. Deradikalisierung aus psychiatrisch-psychotherapeutischer Sicht.
Unveroffentlichtes Manuskript fir die 10. Wiener Frihjahrstagung fir forensische
Psychiatrie Taarnby.

Stoss, Richard. 2010. Rechtsextremismus im Wandel (Friedrich-Ebert-Stiftung Forum Ber-
lin, herausgegeben von Nora Langenbacher). https://library.fes.de/opus4/front-
door/index/index/docld/6352 Zugegriffen: 01.04.2021.

Tahir, Hajra, Jonas R. Kunst, und David L. Sam. 2019. Threat, anti-Western hostility and
violence among European Muslims: The mediating role of acculturation. Interna-
tional Journal of Intercultural Relations 73:74-88.

Tajfel, Henri, und John C. Turner. 1986. The social identity theory of intergroup behavior.
In Psychology of Intergroup Relations, Hrsg. Stephen Worchel und William G. Aus-
tin, 7-24. Chicago: Nelson-Hall.

Tausch, Nicole, Julia C. Becker, Russell Spears, Oliver Christ, Rim Saab, Purnima Singh, und
Roomana N. Siddiqui. 2011. Explaining radical group behavior: Developing

116



emotion and efficacy routes to normative and non-normative collective action.
Journal of Personality and Social Psychology 101:129-148.

Tezcan, Levent. 2012. Das muslimische Subjekt: Verfangen im Dialog der Deutschen Islam
Konferenz.

Tezcan, Levent. 2015. Immer auf der richtigen Seite? Fallstricke der Kritik an der Islam-
feindlichkeit. Soziologische Revue 38:92-106.

Thijssen, Lex, Bram Lancee, Susanne Veit, und Ruta Yemane. 2019. Discrimination against
Turkish Minorities in Germany and the Netherlands: Field Experimental Evidence
on the Effect of Diagnostic Information on Labour Market Outcomes. Journal of
Ethnic and Migration Studies:1-18.

Tiesler, Nina Clara. 2006. Muslime in Europa: Religion und Identitctspolitiken unter verdn-
derten gesellschaftlichen Verhdltnissen. Minster: LIT Verlag.

Tiesler, Nina Clara. 2007. Europaisierung des Islam und Islamisierung der Debatten: Zur
Karriere eines Forschungsgegenstandes in sozialwissenschaftlichen Diskursen. In
Politik und Zeitgeschichte.

Toprak, Ahmet und Gerrit Weitzel (Hrsg). 2019. Salafismus in Deutschland. Jugendkultu-
relle Aspekte, paddagogische Perspektiven. 2. Aufl. Edition Centaurus — Jugend, Mig-
ration und Diversity. Wiesbaden, Germany: Springer VS.

Turcke, Christoph. 2003. Fundamentalismus - maskierter Nihilismus. Springe: Zu Klampen.

Turner, John C., Michael A. Hogg, Penelope J. Oakes, Stephen D. Reicher, und Margaret
S. Wetherell. 1987. Rediscovering the social group: A self-categorization theory. Ox-
ford und New York: Basil Blackwell.

Uenal, Fatih, Robin Bergh, Jim Sidanius, Andreas Zick, Sasha Kimmel, und Jonas R. Kunst.
2021. The Nature of Islamophobia: A Test of a Tripartite View in Five Countries.
Personality and Social Psychology Bulletin 47:275-292.

Uhlmann, Milena. 2009. ,Islam-Konversion — Warum Menschen Ubertreten”. In Islamisti-
scher Extremismus, Konvertiten und Extremismus. Bedrohungen im Wandel, Hrsg.
Verfassungsschutz Brandenburg, 21-33.

Unal, Fatih. 2016. Disentangling islamophobia: The differential effects of symbolic, realistic,
and terroristic threat perceptions as mediators between social dominance orien-
tation and islamophobia. Journal of Social and Political Psychology 4:66-90.

117



Unal, Fatih, Robin Bergh, Jim Sidanius, Andreas Zick, Sasha Kimel, und Jonas R. Kunst.
2020. The nature of islamophobia: A test of a tripartite view in five countries. Per-
sonality and Social Psychology Bulletin 20:1-18.

Uslucan, Haci-Halil. 2016. Religion und Migration: Vom Nutzen und Nachteil religioser
Lebensflhrung. In Einwanderungsgesellschaft Deutschland. Entwicklung und Stand
der Integration, Hrsg. Heinz Ulrich Brinkmann, und Martina Sauer, 201-226. Wies-
baden.

Uslucan, Haci-Halil 2020. Gewalt und Religion: Junge Muslime als Risiko? Jahrbuch Of-
fentliche Sicherheit (JBOS) 2020/21:260-273.

Vail, Kenneth E., Emily Courtney, und Jamie Arndt. 2019. The influence of existential threat
and tolerance salience on anti-Islamic attitudes in American politics. Political Psy-
chology 40:1143-1162.

Valfort, Marie-Anne. 2018. Anti-Muslim Discrimination in France: Evidence from a Field
Experiment. [ZA Discussion Papers, No. 11417. https://www.iza.org/publica-
tions/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-ex-
periment. Zugegriffen am: 28. Dezember 2020.

van der Broug, Wouter, Sebastian Adrian Popa, Sara B. Hobolt, und Hermann Schmitt.
2021. llliberal democratic attitudes and support for the EU. Politics:1-25.

van der Noll, Jolanda. 2010. Public Support for a Ban on Headscarves: A Cross-National
Perspective. International Journal of Conflict and Violence 4:191-204.

van San, Marion. 2015. Lost Souls Searching for Answers? Belgian and Dutch Converts
Joining the Islamic State. Perspectives on Terrorism (5): 47-56.

Vaughan, Kenneth R. 2020. Anti-Immigrant Sentiment and Opposition to Democracy in
Europe. Journal of Immigrant & Refugee Studies:1-17.

Velasco Gonzalez, Karina, Maykel Verkuyten, Jeroen Weesie, und Edwin Poppe. 2008.
Prejudice towards Muslims in The Netherlands: Testing integrated threat theory.
The British journal of social psychology 47 (Pt 4). 667-685. doi:
10.1348/014466608X284443.

Veldhuis, Tinka und Jagrgen Staun. 2009. Islamist radicalisation. A root cause model.
Clingendael Security Paper no. 12. Den Haag: Netherlands Institute of International
Relations Clingendael.

118


https://www.iza.org/publications/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-experiment
https://www.iza.org/publications/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-experiment
https://www.iza.org/publications/dp/11417/anti-muslim-discrimination-in-france-evidence-from-a-field-experiment

Verkuyten, Maykel. 2018. Religious Fundamentalism and Radicalization Among Muslim
Minority Youth in Europe. In European Psychologist 23:21-31.

Verkuyten, Maykel, und Borja Martinovic. 2016. Dual identity, in-group projection, and
out-group feelings among ethnic minority groups. European Journal of Social Psy-
chology 46:1-12.

Verkuyten, Maykel, und Ali A. Yildiz. 2007. National (dis)identification and ethnic and re-
ligious identity: A study among Turkish-Dutch Muslims. Personality and Social Psy-
chology Bulletin 33:1448-1462.

Verkuyten, Maykel, und Ali Aslan Yildiz. 2010. Religious Identity Consolidation and Mobi-
lization among Turkish Dutch Muslims. European Journal of Social Psychology
40:436-447.

Voegelin, Eric. 1993. [1938] Die politischen Religionen, Minchen: Wilhelm Fink.

Vorauer, Jacquie D., und Matthew S. Quesnel. 2017. Ideology and voice: Salient multicul-
turalism enhances ethnic minority group members’ persuasiveness in intergroup
interaction. Social Psychological and Personality Science 8:867-874.

Vorlander, Hans, Maik Herold, und Steven Schaller. 2016. PEGIDA. Entwicklung, Zusam-
mensetzung und Deutung einer Empdrungsbewegung. Wiesbaden: Springer VS.

Wagner, Kathrin. 2021. Vernetzungsstrukturen der -Islamismus- pravention — Zur Zusam-
menarbeit von Regelakteuren und Modellprojekten-. In Radikalisierungsprévention
in Deutschland. Mapping und Analyse von Préventions- und Distanzierungsprojek-
ten im Umgang mit islamistischer Radikalisierung, Hrsg. MAPEX-Forschungsver-
bund, 177-222. Osnabruck, Bielefeld.

Waldzus, Sven, Amélie Mummendey, Michael Wenzel, und Ulrike Weber. 2003. Towards
tolerance: Representations of superordinate categories and perceived ingroup
prototypicality. Journal of Experimental Social Psychology 39:31-47.

Webber, David, Maxim Babush, Noa Schori-Eyal, Anna Vazeou-Nieuwenhuis, Malkanthi
Hettiarachchi, Jocelyn J. Bélanger, Manuel Moyano, Humberto M. Truijillo, Rohan
Gunaratna, Arie W. Kruglanski, und Michele J. Gelfand. 2018. The road to extrem-
ism: Field and experimental evidence that significance loss-induced need for clo-
sure fosters radicalism. Journal of Personality and Social Psychology 114:270-285.

Webber, David, Kristen Klein, Arie Kruglanski, Ambra Brizi, und Ariel Merari. 2017. Diver-
gent paths to martyrdom and significance among suicide attackers. Terrorism and
Political Violence 29:852-874.

119



Wegscheider, Carsten, und Roula Nezi. 2021. Who Belongs to »the People<? The Societal
Boundaries of National and European Notions of Citizenship. In Democratic Citi-
zenship in Flux. Conceptions of Citizenship in the Light of Political and Social Frag-
mentation, Hrsg. Markus Bayer, Oliver Schwarz, und Toralf Stark, 173-191. Bielefeld:
Transcript Verlag.

Weingardt, Markus A. 2007. Religion Macht Frieden: Das Friedenspotential von Religionen
in politischen Gewaltkonflikten. Stuttgart: Kohlhammer.

WeilB3, Volker. 2017. Die autoritdre Revolte: die Neue Rechte und der Untergang des Abend-
landes. Stuttgart: Klett-Cotta.

Welzel, Christian, und Alejandro Moreno Alvarez. 2014. Enlightening People. In The Civic
Culture Transformed: From Allegiant to Assertive Citizens, Hrsg. Russell J. Dalton,
und Christian Welzel, 59-88. Cambridge: Cambridge University Press.

Wenzel, Michael, Amélie Mummendey, und Sven Waldzus. 2007. Superordinate identities
and intergroup conflict: The ingroup projection model. European Review of Social
Psychology 18:331-372.

Westle, Betina, und Oscar W. Gabriel. 2009. Politische Kultur. Eine Einfiihrung. Baden-Ba-
den: Nomos.

Westle, Bettina. 2010. Politische Kultur. In Vergleichende Regierungslehre. Eine Einfiihrung,
Hrsg. Hans-Joachim Lauth, 306-325. Wiesbaden: Springer VS.

Wiktorowicz, Quintan. 2005. Radical Islam rising. Muslim extremism in the West. Lanham,
Md.: Rowman & Littlefield.

Wolfowicz, Michael, Yael Litmanovitz, David Weisburd, und Badi Hasisi. 2020. A field-wide
systematic review and meta-analysis of putative risk and protective factors for rad-
icalization outcomes. Journal of Quantitative Criminology 36:407-447.

Yendell, Alexander. 2014. Warum die Bevolkerung Ostdeutschlands gegentiber Muslimen
ablehnender eingestellt ist als die Bevolkerung Westdeutschlands. In Grenzen der
Toleranz: Wahrnehmung und Akzeptanz religiéser Vielfalt in Europa, Hrsg. Detlef
Pollack, Olaf Muller, Gergely Rosta, Nils Friedrichs und Alexander Yendell, 59-78.
Wiesbaden: Springer VS.

Yendell, Alexander. 2016. Islamfeindlichkeit und negative Haltungen gegenuber Musli-
men, dort wo kaum Muslime leben — einige Fakten und Erklarungsversuche. In
Extremismus in Sachsen: Eine kritische Bestandsaufnahme, Hrsg. Gert Pickel und
Oliver Decker, 119-129. Leipzig: Edition Leipzig.

120



Yendell, Alexander, und Gert Pickel. 2019. Islamophobia and anti-Muslim feeling in Saxony
— theoretical approaches and empirical findings based on population surveys.
Journal  of  Contemporary  European  Studies 32 (3): 1-15. doi:
10.1080/14782804.2019.1680352.

Yuzva Clement, David. 2020. Offene Kinder- und Jugendarbeit im Kontext des Salafismus.
Soziale Arbeit und Radikalisierungsprévention. 1. Aufl. Wiesbaden: Springer Fach-
medien Wiesbaden.

Zick, Andreas, Beate Kipper, und Wilhelm Berghan. 2019. Verlorene Mitte - Feindselige
Zustidnde. Rechtsextreme Einstellungen in Deutschland 2018/19. Hg. fir die Fried-
rich-Ebert-Stiftung v. Franziska Schréter. Bonn: Dietz.

Zick, Andreas, Srowig, Fabian, Roth, Viktoria, Pisoiu, Daniela und Seewald, Katharina. 2019.
Individuelle Faktoren der Radikalisierung zu Extremismus, Gewalt und Terror: Zur
Forschungslage. In Gesellschaft Extrem: Was wir tber Radikalisierung wissen, Hrsg.
Nicole Deitelhoff, 45-90. Frankfurt am Main: Campus Verlag.

Zick, Andreas. 2017. Das Vorurteil Gber Muslime. In Muslime in Deutschland. Historische
Bestandsaufnahme, aktuelle Entwicklungen und zuktinftige Forschungsfragen, Hrsg.
Peter Antes, und Rauf Ceylan, 39-57. Wiesbaden: Springer VS.

Zinnecker, Jargen. 1987. Jugendkultur 1940 - 71985. Wiesbaden: VS Verlag flr Sozialwis-
senschaften.

ZUquete, José Pedro. 2008. The European Extreme-Right and Islam. New directions? Jour-
nal of Political Ideologies 13:321-344.

121



	1 Einleitung
	2 Bedingungen der Radikalisierung
	2.1 Kenntnisse, Vorstellungen und Einstellungen zum Islam bei Schüler:innen (und jungen Erwachsenen) (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)
	2.2 Beziehungen zwischen Diskriminierungserfahrung und (Co-)Radikalisierung unter muslimischen Jugendlichen und jungen Erwachsenen (wie auch der islamischen Radikalisierung) (Prof. Dr. Haci-Halil Uslucan & Fatih Kaya)
	2.3 Übergänge und Wirkungsmechanismen zwischen kollektiven Bedrohungswahrnehmungen und individuellen Handlungen, bzw. Radikalisierungsprozessen (Prof. Dr. Immo Fritsche & Fabian Hess)
	2.4 Dynamiken von Bedingungen und Bedeutung von Radikalisierung (unter Einschluss der individuellen Sinn- bzw. Bedeutungsstrukturen) (Prof. Dr. Oliver Decker & Kazim Celik)
	2.5 Die Relevanz der Religion für (Co-)Radikalisierung insbesondere in der Postadoleszenz? (Prof. Dr. Gert Pickel & Verena Schneider)
	2.6 Die Rolle von sozialen, religiösen und theologischen Umfeldfaktoren bei der Radikalisierung junger Muslim:innen (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin  Mücke)

	3 Effekte der Radikalisierung auf die Demokratie (Prof. Dr. Susanne Pickel & Cemal Öztürk)
	4 Ansätze der Prävention
	4.1 Mapex – eine Kartographie der Radikalisierungsprävention (Prof. Dr. Dr. Rauf Ceylan & Marvin Mücke)
	4.2 Erfahrungen und Kenntnisstand der Präventionspraxis und Demokratieförderung zu gesellschaftlichen Wirkungen des radikalen Islam auf reziproke Polarisierungs-, Spaltungs- und Co-Radikalisierungsprozesse (Peter Krumpholz)
	4.3 Radikalisierungsprävention in Ostdeutschland als einem durch geringe Kontakte mit Muslim:innen geprägtem Gebiet (Prof. Dr. Frank Lütze & Elke Seiler)
	4.4 Welche (Unterrichts-)Materialien sind geeignet, um einer Radikalisierung und (Co-) Radikalisierung von jungen Erwachsenen entgegenzuwirken?  (Prof. Dr. Riem Spielhaus & Radwa Shalaby)

	5 Fazit: State of the Art und Forschungslücken
	Literaturverzeichnis

